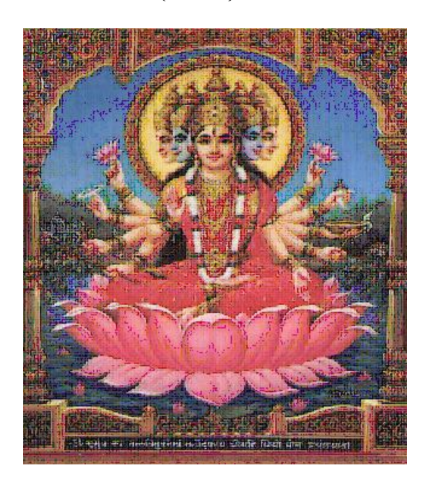
# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ

(ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)



ସଂକଳନ

ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ

\_

ସହାୟୀକା ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଧାରାଣୀ ଦାଶ , ଗୃହିଣୀ

ପ୍ରେରଣା ଶ୍ରୀ ଲଡୁକେଶ୍ୱର ସାହୁ , ଅବସରପ୍ରାପ୍ତ ସରକାରୀ ଅଫିସର

ମୁଦ୍ଣ

ମୁଲ୍ୟ

ପ୍ରାପ୍ତିସ୍ଥାନ ପ୍ରାଇଭେଟ ପ୍ଲଟ ୫

ବୈଷ୍ନୋ ମୋନାର୍କ କମ୍ଲେକ୍ସ

ରସୁଲଗଡ ଇଣ୍ୟଷ୍ଟିଆଲ୍ ଇଷ୍ଟେଟ

ଭୂବନେଶ୍ୱର - ୭୫୧୦୧୦

GTI- + ୯୧-୬୭୪-98୪୯୮୫୮

ମୋ- ୯୪୩୭୩୦୬୬୬୭

### ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ

(ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

\_

## ସୂଚିପତ୍ର

| କ୍ରମାଙ୍କ | ବିଷୟବସ୍ତୁ           | ପୃଷ୍ଠାଙ୍କ |
|----------|---------------------|-----------|
| 6        | ଉପକ୍ରମଣୀକା          | 8         |
| 9        | ଗାୟତ୍ରୀ ମାହାତ୍ମ୍ୟୁ  | <u></u>   |
| ៣        | ଗାୟତ୍ରୀ ଗୀତା        | 6 4       |
| 8        | ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍କୃତି      | 9Г        |
| 8        | ଗାୟତ୍ରୀ ଉପନିଶଦ      | ୩୭        |
| ೨        | ଗାୟତ୍ରୀ ରାମାୟଣ      | ୬୭        |
| <u></u>  | ଗାୟତ୍ରୀ ହୃଦୟମ       | 09        |
| Γ        | ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଜର       | 9 o F     |
| G        | ଗାୟତ୍ରୀ ସଂହିତା      | ७९७       |
| 6 0      | ଗାୟତ୍ରୀ ଲହରୀ        | ୧୩୮       |
| 9 9      | ଗାୟତ୍ରୀ ଧ୍ୟାନ       | १४४       |
|          | ଗାୟତ୍ରୀ ଧ୍ୟାନ       |           |
|          | ଗାୟତ୍ରୀ ଶାକ୍ତ ଧ୍ୟାନ |           |
| 6 9      | ଗାୟତ୍ରୀ କବଚ         | 6 & L     |
|          | ଅକ୍ଷର ଶକ୍ତି କବଚ     |           |
|          | ନ୍ୟାସ ଶକ୍ତି କବଚ     |           |
| ୧୩       | ଗାୟତ୍ରୀ             | 689       |
| 68       | ଗାୟତ୍ରୀ ଶାପବିମୋଚନ   | 688       |
| 89       | ଗାୟତ୍ରୀ ତର୍ପଣ       | 689       |

### ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ

| (ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ) |                             | 8 |             |
|---------------|-----------------------------|---|-------------|
| -             |                             |   |             |
| 6 ව           | ମାର୍ଚ୍ଚନ                    |   | 989         |
| ୧୭            | ମୂଦ୍ରା                      |   | <i>९७</i> 9 |
| 6 L           | ଆରତୀ                        |   | ९७४         |
| 6 6           | କ୍ଷମାପନ                     |   | ९ ୬୫        |
| 90            | ଶ୍ରୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଚାଳିଶା         |   | ୧୬୭         |
| 9 6           | ଗାୟତ୍ରୀ ସହସ୍ର ନାମ ବିଜ୍ଞାନ   |   | <b>१</b> ७० |
| 9 9           | ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଋଷି ଛନ୍ଦ ଓ ଦେବତା |   | 9@9         |
| ୨୩            | ଗାୟତ୍ରୀ ବନ୍ଦନା              |   | ९୭8         |
| 98            | ଗାୟତ୍ରୀ ମଞ୍ଜରୀ              |   |             |

-----

G

\_

#### ॥ ଉପକ୍ମଶୀକା ॥

ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ସକଳ ଶାସ୍ତ ପୁରାଣ, ଇତିହାସ, ବେଦ,ଉପନିଷଦ,ସ୍ମୃତି, ନୀତି , ସଂହିତା ଇତ୍ୟାଦି ପୁରାତନ ଗୁନ୍ଥ ଅଧ୍ୟୟନ କରି , ଗୁରୁ ପର୍ଣ୍ଣିତ, ଶାସ୍ତ ବିଶାରଦ, ଋଷି, ମୁନି ଓ ବେଦଜ୍ଞମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଶୁଣି ସାଧାରଣତଃ ଜଣେ ଅଶେଷ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରପାରେ ମାତ୍ର ସେ ଜଣେ ବିଜ୍ଞାନୀ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ସେ ଜଣେ ଜ୍ଞାନୀ ହୋଇପାରେ କିନ୍ତ ସେ ଜଣେ ବିଜ୍ଞାନୀ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶାସ୍ତ୍ରମାନଙ୍କରେ ଅଧୀତ ବିଷୟ ବୟର, ଜୀବଜଗତ ସହିତ ସୟନ୍ଧ, ମାନ୍ୟତା ତଥା ସେ ଜ୍ଞାନର ବିଶେଷତ୍ୱ ତା ଅନୁଭୃତି ପରିସରକୁ ନ ଆସିଛି । ଶାସ୍ତ,ପୁରାଣ,ଇତିହାସ, ବେଦ, ଉପନିଷଦ, ସୃତି,ନୀତି , ସଂହିତା ଇତ୍ୟାଦି ପୁରାତନ ଗୁନ୍ଲ ମାନଙ୍କରେ ଗାୟତ଼୍ୀମାତାଙ୍କ ମହିମା, ମହତ୍ର, ବିବରଣ,ଓ ଜୀବଜଗତପ୍ରତି ତାଙ୍କର ଅବଦାନ ବିଷୟରେ ଭୃୟସୀ ବର୍ତ୍ତନା କରା ଯାଇଛି । ଏହି ସମୟ ଶାସ୍ତକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରି , ବିଶେଷ ରୂପେ ବିଶ୍ଲେଷଣ କରିସାରିଲା ପରେ, ତା ଉପରେ ଋଷି ମୁନିମାନଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ମନ୍ତବ୍ୟ, ଜୀବଜଗତ ସହିତ ଶାସ୍ତମାନଙ୍କର ସମ୍ଭନ୍ଧ ଓ ମାନ୍ୟତା ଓ ନିଜ ଅଧ୍ୟୟନର ନିର୍ଯ୍ୟାସ ଓ ଅଭିଜ୍ଞତା ରୂପେ, ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ୀଙ୍କ ମହିମା , ମହତ୍ୱ ଓ ଗୁଣାତୁକ ବିବରଣ ଆଦି ଜ୍ଞାନ, ସାଧାରଣ ଜୀବଜଗତରେ ପ୍ରସାର କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବେଦମ୍ବର୍ତ୍ତି ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀ ରାମ ଶର୍ମା ମହୋଦୟ ତାଙ୍କ ଜୀବନର ବହୁମୁଲ୍ୟ ସମୟ ବ୍ୟତୀତ କରିଛନ୍ତି । ଜୀବଜଗତ ପତି ତାଙ୍କର ଅବଦାନ ଅତଳନୀୟ । ତାଙ୍କ ରଚିତ କେତେକ ଉପାଦେୟ ଗନ୍ତମାନଙ୍କର ଉଦ୍ଧାର ହୋଇଥିବା କେତେକ ମହତୃପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଗୁଣାତୃକ ବିବରଣ ଓ ବେଦ,ଉପନିଷଦ .\_\_\_\_

, ସ୍କୃତି, ନୀତି , ସଂହିତା ପ୍ରଭୃତିରୁ ଉଦ୍ଧୃତ ପଦାବଳୀ ଏହି ସଂକଳନରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି । ସେହି ଶାୟ୍ତ୍ରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମହତ୍ୱ, ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍କୃତି,ଗାୟତ୍ରୀ ଗୀତା, ଗାୟତ୍ରୀ ରାମାୟଣ, ଗାୟତ୍ରୀ ଉପନିଷଦ ,ଗାୟତ୍ରୀ ଚାଳିଶା, ଗାୟତ୍ରୀ ହୃଦୟ, ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଜର ଆଦି ପ୍ରଧାନ । ଏହି ସବୁ ଶାୟର ରଚନା ପଦ୍ଧତି, ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଓ ସେମାନଙ୍କର ଆକ୍ଷରୀକ ତଥା ତାତ୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥ ଏହି ସଂକଳନରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି ।

#### ଗାୟତ୍ରୀ ମାହାତ୍ୟୁ

ଆଗରୁ ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ମହିମା,ତାଙ୍କ ସାଧନାର ମହତ୍ୱ, ଫଳଲାଭର ରହସ୍ୟ ଓ ଚମତ୍କାରୀତା ଉପରେ ବିଶେଷ ରୂପେ କୁହା ଯାଇଛି । ଏହି ସବୁ ବିଶେଷତା ଓ ସହଜ ସଫଳତାର ଅନ୍ତରାଳରେ କଅଣ କାରଣ ରହିଛି ତାହା ଜାଣିବା ମନୁଷ୍ୟ ପକ୍ଷେ ଅସୟବ ମାତ୍ର ତା ଉପରେ ବିଚାର ବିମର୍ଷ କରି ଅନେକ କିଛି ଅନୁମାନ କରାଯାଇ ପାରେ । ସବୁ କାରଣ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଏକମାତ୍ର କାରଣ ପ୍ରଣୀଧାନ ପରିସର ମଧ୍ୟକୁ ଆସୁଛି, ତାହା ହିଁ ସାଧକ ମାନଙ୍କର ମନସ୍ୱୀତା, ତେଜସ୍ୱୀତା , ଆତ୍ମବଳ, ସାଧନା-ବଳ ବା ସାଧନା-ଶକ୍ତିର ପ୍ରଭାବ । ବିଶ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି ସମୟରୁ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯେତେ ସାଧୁ ସନ୍ଥ , ରଷି ମୁନି, ମହାତ୍ମା ,ଶ୍ରେୟମାର୍ଗୀ ମାନେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତର ଜପ, ପୁରଣ୍ଟରଣ,ସାଧନା ଓ ଅନୁଷାନ କରି ଯାଇଛନ୍ତି, ସେ ସମୟ ଉଚ୍ଚକୋଟି ମହାନ୍ ଆତ୍ମାର ସକଳ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ମାନସୀକତା, ସର୍ବାଧିକ ଏକାଗ୍ରତା ଓ ତନ୍ମୟତା , ସୂକ୍ଷ୍ମ ଲୋକରେ ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜ ରୂପରେ ଗଚ୍ଛିତ ରହିଛି ଯେପରି ବ୍ୟାଙ୍କରେ ଧନରାଶି ଜମା ରହିଥାଏ । ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟା କାହିଁ କେଉଁ କଳ୍ପ

କଳ୍ପାନ୍ତରରୁ କ୍ରମେକ୍ରମେ ବୃଦ୍ଧିଲାଭ କରି ଆସୁଛି ତାହାର କଳନା କରିବା କଷ୍ଟ । ଏ ସୟନ୍ଧରେ ଗୀତାରେ ମଧ୍ୟ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ପ୍ରଳୟ ସମୟରେ ବିଶ୍ୱର ସବୁ କିଛି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଗୂଢ ଗର୍ଭରେ ଶବ୍ଦ ଓ ଶକ୍ତି ରୂପରେ ଲୀନ ଥାନ୍ତି । ମନେ ହୁଏ ଏହି ଶବ୍ଦ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ କେବଳ ବିଶ୍ୱର ଅନେକ ଉଚ୍ଚକୋଟି ମହାନ୍ ଆତ୍ମାର ସକଳ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ମାନସୀକତା,ସର୍ବଶ୍ରେଷ ବିଚାରଧାରା,ସର୍ବାଧିକ ଏକାଗ୍ରତା ଓ ତନ୍ମୟତା । ଏହି ପରି ଭାବରେ , ଗୋଟିଏ ମନ୍ତ୍ର ପଛରେ ଅସଂଖ୍ୟ ଉଚ୍ଚକୋଟି ଆତ୍ମାର ସକଳ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଭାବନାରାଶି, ସର୍ବାଧିକ ଏକାଗତା ଓ ତନ୍ୟୟତା ତରଙ୍ଗ ରୂପରେ ସନ୍ନିଳିତ ହୋଇ ସୂଷ୍ମ ଲୋକରେ

କାହିଁ କେଉଁ ଆଦିମ କାଳର ଜମା ହୋଇ ରହିଛି । ଦିନକ ଦିନ ସେ ସବର

ଅଭିବ୍ଦି ଘଟୁଛି ସିନା କିନ୍ତୁ କେବେ କ୍ଷୟ ନାହିଁ ।

ଦେବୀଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ ଅନୁଚ୍ଛେଦରେ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ଶବ୍ଦ ବା ବିଚାର କେବେ ବି ନଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ । ମୁନି, ରଷି , ମହାତ୍ମା ଓ ସର୍ବ ସାଧାରଣ ଯାହା କହନ୍ତି ଓ ଯାହା ମନରେ ବିଚାର କରନ୍ତି ତାହା ସବୁ ତରଙ୍ଗ ରୂପରେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷରେ ବ୍ୟାପି ଯାଇ ଅନନ୍ତ କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ନା କୌଣସି ରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଯେଉଁ ତରଙ୍ଗ ଅଧିକ ବଳବାନ ତାହା ଅଧିକ ପ୍ରଦିପ୍ତ ଥାନ୍ତି । ଯେଉଁ ସମୟରେ ଭୂପୃଷରେ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ କୌଣସି ଶବ୍ଦ, ବିଚାରଧାରା ଜାତ ହୁଏ, ତାର ସମ ଭାବାପନ୍ନ ତଥା ସମ ତରଙ୍ଗଶକ୍ତି ବିଶିଷ୍ଟ ଶବ୍ଦ, ବିଚାରଧାରା ସୂକ୍ଷ୍ମ ଅନ୍ତରାଳରୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟ ମନର ସେହି ଶବ୍ଦ ଓ ବିଚାରଧାରାକୁ ଅଧିକ ବଳଶାଳୀ କରି ଦିଅନ୍ତି । ସାଧୁ ବିଚାର ଥରେ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଆସିଗଲେ ସମଜାତୀୟ ବିଚାର ସୂଷ୍ମ ଜଗତରୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ପ୍ରବଳ ବେଗରେ ମନୁଷ୍ୟ ମନକ୍ ଅନୁପାଣିତ କରିଦିଏ । ଫଳରେ ସେ ସାଧୁ ବିଚାର,ଗୁଣ,କର୍ମ

\_

ଓ ସ୍ତଭାବରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ସେହିପରି ଦୃଷ୍ଟ ଓ ପାପ ବିଚାରବନ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ , ସ୍ୟୁ ଜଗତରୁ ସମ ଜାତୀୟ ବିଚାରଧାରା ଆକର୍ଷଣ କରି, ନିଜର ସମଜାତୀୟ ବିଚାରଧାରା ତଥା ସ୍ୱଭାବରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଦିଏ । ଯଦି ସେହି ସମୟ ଶବ୍ଦ ଓ ବିଚାର ଧାରାକୁ ସୃକ୍ଷୁରୂପରୁ ସ୍ଥଳ ରୂପକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରି ରେକଡ୍ କରିବାକୁ କୌଣସି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଯନ୍ତ୍ର ଓ ପଦ୍ଧତି ଉଦ୍ଭବ ହୋଇ ପାରନ୍ତା, ତେବେ ସମସ୍ତେ ମହାଭାରତ ଯୁଦ୍ଧର ତଥା ରାମ-ରାବଣ ଯୁଦ୍ଧର ସମୟ ଧାରା ବିବରଣି,ଭଗବାନ ଶୀକୃଷଙ୍କ ମୁଖ ନିସ୍ତ ଗୀତା,ତାନସେନ ଆଦି ପୁରାତନ ଗାୟକଙ୍କ ସଙ୍ଗୀତର ସ୍ୱର, ମୁନି ଋଷି ଓ ମହାତ୍ରା ମାନଙ୍କ ବେଦମନ୍ତ୍ର ଓ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପଦେଶାବଳି , ସ୍ୱାମୀ ବିବେକାନନ୍ଦଙ୍କ ଚିକାଗୋ ଭାଷଣ, ସମୟ ଅପରାଧି ମାନଙ୍କ ଅପରାଧ ଯୋଜନା, କର୍ମ ,ଭାବନା ଓ ବାଣୀ ଆଦି ଶୁଣି ପାରନ୍ତେ । ଏହା କହିବାର ତାପୂର୍ଯ୍ୟ ଏହି କି , ସୃକ୍ଷୁ ଜଗତରେ ଗଚ୍ଛିତ ରହିଥିବା ସବୁ ଶବ୍ଦ ଓ ବିଚାର ଧାରାର ଅସ୍ତିତ୍ୱ କେବେ ବି ନଷ୍ଟ ହଏ ନାହିଁ । ସେହି ହିସାବରେ ଅସଂଖ୍ୟ ମହାତ୍ରାମାନଙ୍କର ଗାୟତୀଙ୍କ ପତି କରା ଯାଇଥିବା ଶନ୍ଧା , ସାଧନା, ଭାବନା ଓ ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା ଇତ୍ୟାଦିର ଉପଯୋଗ ନଷ୍ଟ ନ ହୋଇ ତାହାର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ଏବେ ବି ସୃକ୍ଷୁ ଜଗତରେ ଗଚ୍ଛିତ ରହିଛି । ସେହି ସବୁ ଶବ୍ଦ ଓ ବିଚାରଧାରା ଏକ ସ୍ଥାନରେ ଗଚ୍ଛିତ ରହି, ପ୍ରବଳ ଚୈତନତ୍ୱ ଯୁକ୍ତ ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକ ବିଦ୍ୟୁତ ଭଣ୍ଡାର ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି । ଉପର ଲିଖିତ ଆକର୍ଷଣ ପଦ୍ଧତି ଅନୁସାରେ ,ସୃଷ୍ଟି ଆଦ୍ୟରୁ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମୟ ମହାତ୍ରାମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିବା ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ବିଦ୍ୟୁତ ଭଣାର ସହିତ ଗାୟତୀ ସାଧକମାନଙ୍କ ସାଧନା ଶୁଙ୍ଖଳା, ସୃତଃ ସମ୍ଦନ୍ଧିତ ହୋଇଯାଏ । ଫଳରେ ସମୟ ସାପେକ୍ଷ ଗାୟତୀ ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧି ପାପ୍ତ କରିବା ସହଜ ଓ ସୁଗମ ହୋଇ ପାରେ । ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ସାଧକ ତାର ଶ୍ୱମ ଆରୟ କରି .----

ଦେଲେ , ପୂର୍ବକାଳର ମହାନ୍ ସାଧକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଞ୍ଚିତ ହୋଇଥିବା ସମ୍ପଦ ଭଣ୍ଡାରରୁ ଅନେକ ପ୍ରକାରରେ ସହାୟତା ମିଳିଥାଏ ଓ ସାଧକର ଶ୍ରମ ଲାଘବ ହୋଇଥାଏ । ମହାତ୍ମାମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୂଷ୍ମ ଜଗତରେ ଏହିପରି ଯେଉଁ ବିଧିବିଧାନ ଗଚ୍ଛିତ ହୋଇ ରହିଛି , ତା ଉପରେ ଆଶ୍ରୟ କରି ସାଧକ ସାଧନା ପଥରେ ଅସୟବ ଭାବରେ ପ୍ରଗତି କରିପାରେ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଯେତେ ପ୍ରକାଶବାନ ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜର ଭଣ୍ଡାର ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ପଛରେ ରହିଛି ସେପରି ଆଉ କୌଣସି ବେଦମନ୍ତ୍ର ପଛରେ ନାହିଁ । ଏହା ହିଁ ହେଉଛି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ସାଧକ ସ୍ୱଳ୍ପ ଶ୍ରମରେ ଅଧିକ ଲାଭ ପ୍ରାପ୍ତ କରି ପାରିବାର କାରଣ ।

ପ୍ରଚର ଧନ ଦୌଲତ ନିକଟରେ ଥାଇ ବି ମନ୍ଧ୍ୟ ତାର ଉପଯୋଗ କରି ନ ପାରି ଅନେକ ଦଃଖ ଓ ଦୈନ୍ୟତା ଦେଇ ଗତି କରିଲା ପରି , ନିଜ ପାଖରେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜର ଅଭାବ ନ ଥିଲେ ବି ଅଜ୍ଞାନୀ ମନୃଷ୍ୟ ତାର ଉପଯୋଗ କରି ଚିରନ୍ତନ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ ନ କରିପାରି, ଅଶେଷ ଅଭାବ ଅଶକ୍ତି ଓ ଅଜ୍ଞାନ ପରି ଦଃଖତ୍ୟ ଭୋଗ କରଛି । ଗାୟତୀ ଏକ ଦୈବୀ ବିଦ୍ୟା ଯାହା ପରମାତ୍ରା ଆମ ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସଲଭ କରାଇଛନ୍ତି । ଅନେକ ଋଷି,ମୁନି ଓ ମହାତ୍ରାମାନେ ବିଭିନ୍ନ ଶାସ୍ତ୍ର ଜରିଆରେ ସେମାନଙ୍କର ବହୁମୁଲ୍ୟ ଉପଦେଶ ଦେଇ ଯାଇଛନ୍ତି , ତା ସତ୍ତେ ମନୁଷ୍ୟ ଯଦି ଗାୟତୀ ମାତାଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ ବା ସାଧନା ରତ ହେବାରେ ମହାତ୍ରାମାନଙ୍କ ଉପଦେଶାବଳିର ଉପଯୋଗ ନ କରେ, ତେବେ ତାହା ମନୁଷ୍ୟର ଦୂଭାଗ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କଅଣ ହୋଇପାରେ । ବେଦମାତାଙ୍କ ମହିମା କରିବାପାଇଁ ମହାମାନ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା କେତେକ ଗନ୍ଥ,ଶାସ୍ତ, ପୁରାଣ, ବେଦ , ଉପନିଷଦରୁ କେତେକ ସୂତ୍ର , ଶ୍ଳୋକ,ପଦ ମାନ ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି ,ସେଥିର କେତେକ ଏଠାରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି ।

-

ଓଁ ୟୁତା ମୟା ବରଦା ବେଦମାତା ପ୍ରଚୋଦୟନ୍ତାଂ ପାବମାନୀ ଦ୍ୱିଜାନାମ୍ । ଆୟୁଃ, ପ୍ରାଣଂ ପ୍ରକାଂ ପଶ୍ରଂ କୀର୍ତ୍ତିଂ ଦୁବିଣଂ ବ୍ରହ୍ମ ବର୍ଚସମ୍ । ମହ୍ୟଂ ଦତ୍ତ୍ୱା ବ୍ରଜତ ବ୍ରହ୍ମଲୋକମ୍ ॥ ଅର୍ଥବବେଦ ୧୯-୭୧-୧ ଅର୍ଥ-ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନ ଅର୍ଥବବେଦରେ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ୟୁତିକରି କହୁଛନ୍ତି , ଦ୍ୱୀଜକୁ ପବିତ୍ର କରିବା ବାଲା ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ ଆୟୁଃ, ପ୍ରାଣ, ଶକ୍ତି, ପଶୁ, କୀର୍ତ୍ତି ଧନ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମତେଜ ସେହି ଦ୍ୱୀଜକୁ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ ।

ଯଥା ମଧୁ ଚ ପୁଷେତ୍ୟୋ ଘୃତଂ ଦୁଗ୍ଧାଦ୍ରସାପ୍ୟଃ ଏବଂ ହି ସର୍ବ ବେଦାନାଂ ଗାୟତ୍ରୀ ସାରମୁଚ୍ୟତେ ॥ ବୃହତ୍ ଯୋଗୀଯାଜ୍ୟବକ୍କସ୍କୃତି ୪-୧୬ ଅର୍ଥ-ପୁଷ୍ପର ସାର ଯେପରି ମଧୁ , ଦୁଗ୍ଧର ରସ ସାର ଯେପରି ଘୃତ ସେହିପରି ସର୍ବ ବେଦର ସାରଭୂତ ହେଉଛି ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ।

ହଞ୍ଚତ୍ରାଣପ୍ରଦା ଦେବୀ ପତତାଂ ନରକାର୍ତ୍ତବେ ତସ୍ମାଭାମଭ୍ୟସେନ୍ନିତ୍ୟଂ ବ୍ରାହ୍ମଣୋହୃଦୟେ ଶୁଚିଃ ॥ ଅର୍ଥ-ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା , ନରକ ରୂପି ମହା ସମୁଦ୍ରରେ ପଡିଯାଉଥିବା ଲୋକର ହାତ ଧରି ଉଦ୍ଧାର କରିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ଦ୍ୱିଜ ପବିତ୍ର ହୃଦୟରେ ତାଙ୍କ ମନ୍ତ୍ର ନିତ୍ୟ ଅଭ୍ୟାସ କରିବା ଉଚିତ ।

> ଗାୟତ୍ରୀ ଚୈବ ବେଦାଂଷ୍ଟ ତୁଳୟା ସମତୋଳୟତ୍ ବେଦା ଏକତ୍ରସାଙ୍ଗାସ୍ତୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଚୈକତଃ ସ୍ଥିତା ॥ ଯୋଗୀଯାଜ୍ୟବକ୍କସ୍କୃତି ୪-୮୦

(ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

-----

-

ଅର୍ଥ-ତରାଜୁରେ ସମୟ ବେଦ ଓ ତାର ଷଡାଙ୍ଗ ମାନଙ୍କୁ ଏକତ୍ର କରି ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସହିତ ସମାନ ଭାବରେ ତୋଳନ କରାଯାଇ ପାରିବ ।

> ସାରଭୂତାୟୁ ବେଦାନାଂ ଗୁହ୍ୟୋପନିଷଦୋ ମତାଃ ତାଭ୍ୟଃ ସାରସ୍ତୁ ଗାୟତ୍ରୀ ତିସ୍ରୋ ବ୍ୟହୃତୟସ୍ତଥା ॥ ଯୋଗୀଯାଜ୍ୟବକ୍କସ୍କୃତି ୪-୭୭

ଅର୍ଥ-ବେଦମାନଙ୍କର ସାର ହେଉଛି ଉପନିଷଦ ଓ ଉପନିଷଦ ମାନଙ୍କର ସାର ହେଉଛି ତିନି ମହାବ୍ୟାହୃତିଚୟ ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ।

> ନାୟି ଗଙ୍ଗାସମ ତୀର୍ଥ ନ ଦେବ କେଶବାପ୍ରଃ ଗାୟତ୍ର୍ୟାୟୁ ପରଂ ଜାପ୍ୟଂ ନ ଭୂତ ନ ଭବିଷ୍ୟତି ॥ ଯୋଗୀଯାଜ୍ୟବକ୍କସ୍ମୃତି ୧୦-୧୦

ଅର୍ଥ-ଗଙ୍ଗା ସମାନ କୌଣସି ତୀର୍ଥ ନାହିଁ କି କେଶବଙ୍କ ପରି କୌଣସି ଶ୍ରେଷ ଦେବତା ନାହାନ୍ତି ,ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ମନ୍ତ ଜପ ଠାରୁ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଜପ ନା ଆଗରୁ ଥିଲା , ନା ଏବେ ଅଛି ନା ଭବିଷ୍ୟତରେ ହେବ ।

ସର୍ବେଷାଂ ଜପ ସୁକ୍ତାନାମୃଚାଂ ଚ ଯଜୁଷାଂ ତଥା ସାମ୍ନାଂ ଚୈକାକ୍ଷରାଦିନାଂ ଗାୟତ୍ରୀ ପରମୋ ଜପ ॥ ବୃହତ୍ ପାରାଶର ସ୍ମୃତି ୩-୪ ଅର୍ଥ-ସମୟ ଜପ ସୁକ୍ତରେ ରକ୍ ଯଜୁ ଏବଂ ସାମ ବେଦରେ ତଥା ଏକାକ୍ଷରାଦି ମନ୍ତ୍ରରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ ପରମ ଶ୍ରେଷ ।

\_

ଗାୟତ୍ରୀ ଚୈବ ବେଦାଣ୍ଟ ବ୍ରହ୍ମଣା ତୋଳିତାଃ ପୁରା ବେଦେଭ୍ୟଣ୍ଟ ଚତୁର୍ଭ୍ୟୋଃପି ଗାୟତ୍ର୍ୟତି ଗରିୟସୀ ॥ ବୃହତ୍ ପାରାଶର ସ୍ମୃତି ୪-୧୬

ଅର୍ଥ-ପ୍ରାଚୀନକାଳରେ ବ୍ରହ୍ମା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ସମୟ ବେଦମାନଙ୍କ ସହିତ ତୋଳନ କରିଥିଲେ ଯେ ଚାରିବେଦଠାରୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଗରିୟସୀ ରହିଲେ ।

ଯତ୍ୟଥାଗ୍ନିର୍ଦ୍ଦେବାନାଂ ବ୍ରାହ୍ମଣୋ ମନୁଷ୍ୟାଣାମ୍ ବସନ୍ତ ଋତୁନାମିଙ୍କ ଗାୟତ୍ରୀ ଚାଷ୍ଟି ଛନ୍ଦସାମ୍ ॥ ଅର୍ଥ-ଯେପରି ଦେବତାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଗ୍ନି ଶ୍ରେଷ୍ଠ, ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଶ୍ରେଷ ଓ ଋତୁ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବସନ୍ତ ଋତୁ ଶ୍ରେଷ ସେହିପରି ଛନ୍ଦ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ।

ତ୍ରିଭ୍ୟ ଏବ ତୁ ବେଦେଭ୍ୟଃ ପାଦମ୍ପାଦମଦୂଦୁହତ୍ ତଦିତ୍ୟୁଚୋईସ୍ୟାଃ ସାବିତ୍ୟାଃ ପରମେଷୀ ପ୍ରଜାପତିଃ ॥ ମନୁ ୨-୭୭ ଅର୍ଥ-ପରମେଷୀ ପ୍ରଜାପତି ତିନି ବେଦରୁ ନିର୍ଯ୍ୟାସ ସ୍ୱରୂପ ତିନି ଚରଣବାଲା ଗାୟତ୍ରୀ ଉଦ୍ଭବ କରିଛନ୍ତି ।

ବହୁନା କିମିହୋକ୍ତେନ ଯଥାବତ୍ ସାଧୁ ସାଧିତା ଦ୍ୱିଜନ୍ମାନାମିୟଂ ବିଦ୍ୟା ସିଦ୍ଧାକାମଦୁଧା ସ୍କୃତା ॥ ଅର୍ଥ-ଅଧିକ କହିବା କଅଣ ପ୍ରୟୋଜନ, ଠିକ୍ ଭାବରେ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥିବା ଗାୟତ୍ରୀ ବିଦ୍ୟା ଦ୍ୱିଜ ଜାତି ପାଇଁ କାମଧେନୁ ସଦୃଶ । \_\_\_\_\_

-

ସର୍ବବେଦୋଦ୍ଧୃତଃ ସାରୋ ମନ୍ତ୍ରୋଽୟଂ ସମୁଦାହୃତଃ ବ୍ରହ୍ମାଦିଦେବା ଗାୟତ୍ରୀ ପରମାତ୍ମା ସମୀରିତଃ ॥ ଅର୍ଥ-ସମୟ ବେଦରୁ ସାର ରୂପେ ଉଧୃତ ହୋଇଥିବା ଏହି ଗାୟତ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଦି ଦେବ ରୂପେ ଓ ପରମାତ୍ମା ରୂପେ ମାନି ନିଆ ହୋଇଛି ।

> ଯା ନିତ୍ୟା ବ୍ରହ୍ମ ଗାୟତ୍ରୀ ସୈବ ଗଙ୍ଗା ନ ସଂଶୟଃ ସର୍ବତୀର୍ଥମୟୀ ଗଙ୍ଗା ତେମ ଗଙ୍ଗା ପ୍ରକୀର୍ତ୍ତିତା ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ତନ୍ତ୍ର ୩-୧୪୩

ଅର୍ଥ-ସର୍ବତୀର୍ଥମୟୀ ହୋଇ ଥିବାରୁ ଟଂଗାକୁ ଟଂଗା କୁହାଯାଏ । ସେହି ଟଂଗା ବ୍ରହ୍ମଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ରୂପ ଅଟେ ।

ସର୍ବଶାସ୍ତ୍ରମୟୀ ଗୀତା ଗାୟତ୍ରୀ ସୈବ ନିଶ୍ଚିତା ଯାଗ ତୀର୍ଥ ଚ ଗୋଲୋଙ୍କ ଗାୟତ୍ରୀରୂପମଭୁଙ୍ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ତନ୍ତ୍ର ଅର୍ଥ-ଗୀତା ସର୍ବଶାସ୍ତ ସମନ୍ୱିତ । ସେହି ଗୀତା ନିଶ୍ଚିତରୂପେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ରୂପ । ଯାଗ, ତୀର୍ଥ ଓ ଗୋଲୋକ ମଧ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଅଭୂତ ରୂପ ।

ଅଶୁଚିର୍ବା ଶୁଚିର୍ବାପି ଗଚ୍ଛନ୍ତିଷ୍ପନ୍ ଯଥା ତଥା ଗାୟତ୍ରୀ ପ୍ରଜପେତ୍ଧୀମାନ୍ ଜପାନ୍ ପାପନ୍ନିବର୍ତ୍ତତେ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ତନ୍ତ୍ର ଅର୍ଥ-ଅପବିତ୍ର ବା ପବିତ୍ର ଅବସ୍ଥାରେ, ଚାଲିବା ବା ବସିବା ଅବସ୍ଥାରେ , ଯେଉଁଠି ସେଇଠି ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରୁଥିଲେ ବି , ଜପରୁ ପାପମାନେ ନିବୃତ ହୋଇଯାନ୍ତି । (ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

88

-----

-

ମନନାତ୍ ପାପତସ୍ତାତି ମନନାତ୍ ସ୍ୱର୍ଗମଶ୍ୱୃତେ ମନନାତ୍ ମୋକ୍ଷମାପ୍ନୋତି ଚତୁର୍ବର୍ଗମୟୋ ଭବେତ୍ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ତନ୍ତ ଅର୍ଥ-ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ମନନ କରୁଥିଲେ ପାପ ନାଶ ହୁଏ, ସ୍ୱର୍ଗ ପ୍ରାପ୍ତି ହୁଏ ଓ ମୋକ୍ଷ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ ଓ ତା ସହିତ ଚତୁର୍ବର୍ଗ ଫଳ ମିଳେ ।

ଗାୟତ୍ରୀତୁ ପରିତ୍ୟକ୍ୟ ଅନ୍ୟ ମନ୍ତ୍ରାନୁପାସତେ ତ୍ୟକ୍ଷ୍ୱା ସିଦ୍ଧାନ୍ନମନ୍ୟତ୍ର ଭିକ୍ଷାମଟତି ଦୂର୍ମତିଃ ॥ ଅର୍ଥ-ଯେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରକୁ ପରିତ୍ୟାଗକରି ଅନ୍ୟ ମନ୍ତ୍ର ଉପାସନା କରେ ସେ ଜଣେ ଦୁର୍ମତି, ସେ ସିଦ୍ଧ ଅନ୍ନ ତ୍ୟାଗକରି ,ଅର୍ଥାତ୍ ସନ୍ଧୁଖରେ ଥିବା ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥିବା ଆହାର ପରିତ୍ୟାଗକରି ଅନ୍ୟତ୍ର ଭିକ୍ଷା କରିବାକୁ ବୁଲୁଥାଏ ।

ନିତ୍ୟ ନୈମିତ୍ତିକ କାମ୍ୟେ ତୃତୀୟେ ତପୋ ବର୍ଦ୍ଧନେ ଗାୟତ୍ୟାସ୍ତୁ ପରଂ ନାସ୍ତି ଇହଲୋକେ ପରତ୍ର ଚ ॥ ଅର୍ଥ-ନିତ୍ୟ ନୈମିତ୍ତିକ କାମ୍ୟ ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ ଓ ତପ ବୃଦ୍ଧିପାଇଁ , ଇହଲୋକ ବା ପରଲୋକରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଠାରୁ କୌଣସି ମନ୍ତ୍ର ନାହିଁ ।

ଏତ ଗଲା ବିଭିନ୍ନ ଶାସ୍ତ ମାଧ୍ୟମରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଋଷି ମୁନି ମାନଙ୍କ ବର୍ଣ୍ଣିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ବା ମାହାତ୍ମ୍ୟ । ଦ୍ୱିଜତ୍ୱ ତଥା ବ୍ରାହ୍ମଣତ୍ୱର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆଧାର, ବ୍ୟକ୍ତିର ସଦ୍ବୃଦ୍ଧି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ଏବଂ ସେହି ସଦ୍ବୃଦ୍ଧି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଆଶ୍ରୟ ନେଲେ ହିଁ ମିଳି ଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପୂଜା,ଆରାଧନା,ଜପ, ପୁରଷ୍ଟରଣରେ ଜଣେ ସାଧାରଣ ଜୀବ କି କି ପ୍ରକାର ଆତ୍ମିକ ଲାଭ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇପାରେ ତାହାର ବର୍ଣ୍ଣନା ଭିନ୍ନ \_\_\_\_\_

-

ଭିନ୍ନ ମହାତ୍ମାମାନେ, ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଶାସ୍ତରେ ଅବଗତ କରାଇଛନ୍ତି । ସେ ସମୟ ଶାସ୍ତ ଅଧ୍ୟୟନ କରି , ସେହି ମହାତ୍ମା ମାନଙ୍କ ଉପଦେଶରେ ଅନୁପ୍ରାଶିତ ହୋଇପାରିଲେ ,ମନୁଷ୍ୟ ବିଶେଷଭାବେ ଉପକୃତ ହେବ । ତାହାର କିଛି ନମୁନା ତଳେ ଦିଆଗଲା ।

ସର୍ବେଷାଂ ବେଦାନାଂ ଗୁହ୍ୟୋପନିଶସାରଭୂତାଂ ତତୋ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପେତ୍ । ଛାନ୍ଦୋଗ୍ୟ ପରିଶିଷ୍ଟ ଅର୍ଥ-ଗାୟତ୍ରୀ ସକଳ ବେଦମାନଙ୍କ ଓ ଗୁହ୍ୟତମ ଉପନିଷଦ ମାନଙ୍କ ସାରମର୍ମ । ତେଣୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିବା ଉଚିତ ।

ଯୋଽଧୀତେଽହନ୍ୟହନ୍ୟେତାଂ ତ୍ରୀଣିବର୍ଷାଣ୍ୟତନ୍ଧିତଃ ସ ବ୍ରହ୍ମ ପରମତ୍ୟେତି ବାୟୁଭୂତ ଖମୂର୍ତ୍ତିମାନ୍ । ମନୁସ୍କୃତି ଅର୍ଥ-ଅତିନ୍ଦ୍ରିତ ହୋଇ ବା ଆଳସ୍ୟ ପରାୟଣ ନ ହୋଇ ଯେ ପ୍ରତିଦିନ ତୀନି ବର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ ଆରାଧନା କରେ ସେ ବାୟୁପରି ସ୍ନେଚ୍ଛାଗମନ କରିପାରେ ।

କୁର୍ଯ୍ୟାଦନ୍ୟତ୍ର ବା କୁର୍ଯ୍ୟାତ୍ ଇତି ପ୍ରାହ ମନୁଃ ସ୍ୱୟମ୍ ଅକ୍ଷୟମୋକ୍ଷମାପ୍ନୋତି ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜାପନାତ୍ । ଶୌନକ ଅର୍ଥ-ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଦେବତାଙ୍କ ଉପାସନା କରନ୍ତୁ ବା ନ କରନ୍ତୁ କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ଜପ ଉପାସନା କଲେ ଅକ୍ଷୟ ମୋକ୍ଷ ପ୍ରାପ୍ତି ହୁଏ ବୋଲି ମନୁ ସ୍ୱୟଂ କହିଛନ୍ତି । \_\_\_\_\_

ତ୍ରିଭ୍ୟ ଏବ ତୁ ବେଦେଭ୍ୟଃ ପାଦଂ ପାଦମଦୁଦୂହତ୍ ତଦିତ୍ର୍ୟୁଚୋସ୍ୟାଃ ସାବିତ୍ର୍ୟାଃ ପରମେଷୀ ପ୍ରଜାପତିଃ॥ ମନୁସ୍କୃତି ଅର୍ଥ-ପରମେଷୀ ପିତାମହ ଏକ ଏକ ବେଦରୁ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ଏକ ଏକ ପଦ

ରଚନା କରିଛନ୍ତି ଓ ଏହିପରି ତୀନି ପଦର ସୃଷ୍ଟି ।

ଓଁକାରସହିତା ଜପନ୍ ତା ଚ ବ୍ୟାହୃତିପୂର୍ବିକାମ୍ ସନ୍ଧ୍ୟୟୋର୍ବେଦବିତ୍ବିପ୍ରୋ ବେଦ ପୂଣ୍ୟେନ ଯୁଜ୍ୟତେ ॥ ମନୁସ୍କୃତି ଅର୍ଥ-ଯେଉଁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଦୁଇ ବା ତିନି ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ପ୍ରଣବ, ବ୍ୟାହୃତି ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ଜପ କରେ ସେ ସମୟ ବେଦ ପାଠର ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତ କରେ ।

କପେନୈବ ତୁ ସଂସିଦ୍ଧୋତ୍ ବ୍ରାହ୍ମଣୋ ନାତ୍ର ସଂଶୟ କୁର୍ଯ୍ୟାନ୍ୟତ୍ର ବା କୁର୍ଯ୍ୟାନ୍ନୈତ୍ରୋ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଉଚ୍ୟଚେ । ମନୁସ୍କୃତି ଅର୍ଥ-ଜଣେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଅନ୍ୟ କିଛି କରୁ ବା ନ କରୁ , କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରି ସେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ନ ହୋଇଗଲେ ତାକୁ ସିଦ୍ଧି ପାପ୍ତ ହୋଇପାରେ, ଏଥିରେ ସଂଶୟ ନାହିଁ ।

ଏତୟା ଜ୍ଞାତୟା ସର୍ବ ବାଙ୍କ୍ମୟଂ ବିଦିତଂ ଭବେତ୍ ଉପାସିତଂ ଭବେଭେନ ବିଶ୍ୱଂ ଭୁବନସପ୍ତକମ୍ ॥ ଯୋଗୀ ଯାଜ୍ଞ୍ୟବକ୍କ ଅର୍ଥ-କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଜାଣି ଜଣେ ସର୍ବଜ୍ଞାତା ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ତାଙ୍କ ଉପାସନା କଲେ, ତାହା କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଉପାସନା ହୋଇ ନ ଥାଏ, ତା ସହିତ ସପ୍ତଲୋକର ମଧ୍ୟ ଉପାସନା ହୋଇଥାଏ । (ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

\_\_\_\_\_

ଓଁକାରପୂର୍ବିକାଞ୍ଜିସ୍ରୋ ଗାୟତ୍ରୀଂ ଯଣ୍ଟ ବିନ୍ଦତି ଚରିତବ୍ରହ୍ମଟର୍ଯ୍ୟଣ୍ଟ ସ ବୈ ସ୍ରୋତ୍ରୀୟ ଉଚ୍ୟତେ । ଯୋଗୀ ଯାଜ୍ଞ୍ୟବକ୍କ ଅର୍ଥ-ଯେ ବ୍ରହ୍ମଟର୍ଯ୍ୟ ଆଚରଣ କରି, ଓଁ ପ୍ରଣବ ଯୁକ୍ତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ତିନିବାର ଜପ କରନ୍ତି ସେ ଶ୍ରୋତ୍ରୀୟ ଅଟନ୍ତି ।

ସକୃଦପି ଜପେତ୍ବିଦ୍ୱାନ୍ ଗାୟତ୍ରୀଂ ପରମାକ୍ଷରୀମ୍ ତତ୍କ୍ଷଣାତ୍ ଭବେହିଦ୍ଧିବୁଦ୍ମସାଯୁଜ୍ୟମାପ୍ନୁୟାତ୍ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ପୁରଶ୍ଟରଣ ଅର୍ଥ-ଯଦି ବ୍ରାହ୍ମଣ ପରମ ଅକ୍ଷରା ଗାୟତ୍ରୀମନ୍ତ୍ର ଏକବାର ଜପକରେ ସେ ତତ୍କ୍ଷଣ ସିଦ୍ଧି ଓ ବୃହ୍କଙ୍କ ସାଯୁଜ୍ୟ ଲାଭ କରେ ।

କୁଯ୍ୟାନ୍ୟତ୍ର ବା କୁଯ୍ୟାଦନୁଷାନଦିଙ୍କ ତଥା ଗାୟତ୍ରୀମାତ୍ରନ୍ନିଷସ୍ତୁ କୃତକୃତ୍ୟୋ ଭବେଦ୍ ଦ୍ୱିଜଃ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ତନ୍ତ୍ର ଅର୍ଥ-ଅନ୍ୟ ଅନୁଷାନାଦି କରୁ ବା ନ କରୁ କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଅନୁଷାନ କରୁଥିବା ଦ୍ୱିଜ କୃତକୃତ୍ୟ ହୋଇଯାଏ ।

ସନ୍ଧ୍ୟାସୁ ଧାର୍ଯ୍ୟ ଦାନଂ ଚ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପମେବଚ ସହସ୍ରତ୍ରିତୟ କୁର୍ବନ୍ ସୁର୍ରୈଃ ପୂଜ୍ୟ ଭବେନ୍ମୁନେ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ତନ୍ତ୍ର ଅର୍ଥ-ସନ୍ଧ୍ୟାକାଳରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଅର୍ଘ୍ୟଦାନ ସହିତ ତିନି ହଜାର ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିଲେ ମୁନି ଦେବତାମାନଙ୍କର ପୂଜନୀୟ ହୋଇଯାଏ ।

ଯଦକ୍ଷରୈକସଂସିଦ୍ଧେଃ ସ୍କର୍ଦ୍ଧତେ ବ୍ରାହ୍ମଶୋତ୍ତମଃ ହରିଶଙ୍କରକଂଜୋହ୍ନ ସୂର୍ଯ୍ୟଚନ୍ଦ୍ରହ୍ମତାଶନୈଃ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ପୁରଣ୍ଟରଣ

\_

ଅର୍ଥ- ମନୁଷ୍ୟ ,ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ମାତ୍ର ଏକ ଅକ୍ଷରରେ ସିଦ୍ଧି ଲାଭକଲେ ହରି, ଶଙ୍କର, ବ୍ରହ୍ମା,ସୂର୍ଯ୍ୟ,ଚନ୍ଦ୍ର ଓ ଅଗ୍ନି ଦେବତାଙ୍କ ସହିତ ସମକକ୍ଷ ହେବାର ଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭ କରିପାରେ ।

ସର୍ବେଷାଞ୍ଚୈବ ପାପାନାଂ ସଂକଟେ ସମୁପସ୍ଥିତେ ଦଶସହସ୍ରକାଭ୍ୟାସୋ ଗାୟତ୍ର୍ୟାଃ ଶୋଧନଂ ପରମ୍ ॥ ଅର୍ଥ-ଦଶହଜାର ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିଲେ ସକଳ ପାପ ଖଣ୍ଡନ ହୁଏ ଓ ଉପସ୍ଥିତ ସଙ୍କଟ ମଧ୍ୟ ଦୂରିଭୂତ ହୋଇ ଶୁଦ୍ଧତା ଆସେ ।

ଗାୟତ୍ରୀମେବ ଯୋ ଜ୍ଞାତ୍ୱା ସମ୍ୟଗୁଚ୍ଚରତେ ପୁନଃ ଇହାମୁତ୍ର ଚ ପୂଜ୍ୟୋଃସୌ ବ୍ରହ୍ମଲୋକମବାପ୍ନୁୟାତ୍ ॥ ବ୍ୟାସ ଅର୍ଥ-ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଭଲରୂପେ ଜାଣି ଓ ତାଙ୍କ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ମନୁଷ୍ୟ ଇହଲୋକରେ ପୂଜନୀୟ ହୁଏ ଓ ପରଲୋକରେ ବ୍ରହ୍ମସାଯୁଜ୍ୟ ଲାଭ କରେ ।

ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱକୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ମାର୍ଗରେ ଗତିଶୀଳ କରିବାକୁ , ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱକୁ ମାତାଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ନ କରିବା ପାଇଁ , ମହାମାନ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ଯେତିକି ପ୍ରଚେଷ୍ଟା କରି ସଫଳତା ପାଇଛନ୍ତି , ତାହାର କିଛି ଅଂଶର ସଫଳତା ଲାଭ କରିବାକୁ ଆମ ମାନଙ୍କର ଏକ ଜନ୍ମ ସରି ଯାଇପାରେ । ମହାମାନ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ,ସମୟ ବେଦ, ଉପନିଷଦ, ପୁରାଣ, ଶାସ୍ତ, ଭାଷ୍ୟ ,ସଂହିତା , ତନ୍ତ୍ର, ପଞ୍ଚାଙ୍ଗ ଆଦି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରଷି ମୁନିଙ୍କ ରଚନା ଅଧ୍ୟୟନ କରି,ସେମାନଙ୍କର ନିଯ୍ୟାସ ସହିତ ନିଜ ସାଧନା ଓ ଅଭିଜ୍ଞତାରୁ ,ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ମହିମା, ମହତ୍ୱ ଓ ଜୀବଜଗତ ପ୍ରତି ମାତାଙ୍କ ଅବଦାନ ଉପରେ

-

ବିଶଦଭାବରେ ଆଲୋକପାତ କରିଛନ୍ତି । କେବଳ ଜୀବ ଜଗତରେ ମାତାଙ୍କ ମହିମା ବିୟାର କରିବା ରୂପକ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରସାଦ ବିତରଣ କରିବା ପାଇଁ ଏହି ପୁୟକରେ ଯତ୍ କିଞ୍ଚିତ ସାହସ କରାଯାଇଛି ।

#### ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଗୀତା ॥

ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ମାତ୍ର ୨୪ ଅକ୍ଷର । କିନ୍ତୁ ଏହି ଛୋଟ ମନ୍ତ୍ରରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ପରିମାର୍ଜିତ ଓ ଅନନ୍ତ ଜ୍ଞାନର ଭଣ୍ଡାର ଲୁଚି ରହିଛି । ଏହି ଛୋଟ ମନ୍ତ୍ରଟିକୁ ସବୁ ଦିଗରୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କଲେ , ତା ମଧ୍ୟରୁ ଯେତିକି ଉପାଦେୟ ତତ୍ତ୍ୱ ସଂଗ୍ରହ କରା ଯିବ ତାହା ସମୟ ଜୀବଜଗତକୁ ଉଚିତ ମାର୍ଗରେ ଆଗେଇ ନେଇ ପାରିବ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଓ ସାଂସାରୀକ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ସନ୍ଦେଶ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ । ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅର୍ଥ ପ୍ରସ୍ତୁତି ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ ରହିଛି । ମନୁଷ୍ୟ ଯଦି ଏହି ମନ୍ତ୍ରକୁ ଭଲ ରୂପେ ବୁଝି, ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରି , ନିଜ ଜୀବନରେ ଉପଯୋଗ କରିପାରେ ,ତେବେ ସେ ଇହଲୋକ ଓ ପରଲୋକରେ ଅପାର ଆନନ୍ଦ ଓ ଶାନ୍ତି ପାଇ ପାରିବ ।

ଦେବାସୁର ସମୁଦ୍ର ମନ୍ଥନ କରିବା ସମୟରେ ୧୪ ପ୍ରକାର ରତ୍ନ ସଂଗ୍ରହ କରିଥିଲେ । ସେହିପରି ବିଭିନ୍ନ ଶାସ୍ତ , ବେଦ ଚତୃଷ୍ଟୟ , ବେଦାନ୍ତ ଓ ଉପନିଷଦ ରୂପକ ସମୁଦ୍ରକୁ ମନ୍ଥନ କରି ତାର ନିଯ୍ୟାସ ସ୍ୱରୂପ ୧୪ ରତ୍ନ ରୂପି ୧୪ ଶ୍ଳୋକ ବିଶିଷ୍ଟ ଗାୟତ୍ରୀ ଗୀତାର ସୃଷ୍ଟି । ସଂକ୍ଷେପରେ ମାତାଙ୍କ ସମ୍ପନ୍ଧରେ ଜାଣିବାକୁ ହେଲେ *ଗାୟତ୍ରୀ ଗୀତା* ପଠନ ହିଁ ଯଥେଷ୍ଟ । ଯିଏ ଏହାକୁ ଭଲ ଭାବେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରି ପାରିବ ସେ କେବେ ବି ଦୁଃଖି ରହିବ .----

-ଠାରିଁ (୪

ନାହିଁ ଓ ସର୍ବଦା ଆନନ୍ଦ ହିଁ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିବ । ଏହି ଗୀତାକୁ ପଠନ କରି ଜଣେ ସିନା ଜ୍ଞାନ ସଂଗ୍ରହ କରି ପାରିବ,ମାତ୍ର ସେ ସବୁର ଭାବାର୍ଥ ତାର ଅନୁଭୂତି ମଧ୍ୟକୁ ନ ଆସିଲା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ବିଜ୍ଞାନୀ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ହେ ପାଠକ ପାଠୀକାମାନେ ,ଏହି ଜ୍ଞାନକୁ ସର୍ବଜନ ମାନ୍ୟତା ଓ ସ୍ୱ ଅନୁଭୂତି ମଧ୍ୟକୁ ନେଇ ଜଣେ ଜଣେ ବିଜ୍ଞାନ ସିଦ୍ଧ ହୋଇ ଜଗତର ହିତରେ ଲାଗିଯାନ୍ତ୍ର ।

> ଓମିତ୍ୟେବ ସୁନାମଧ୍ୟେୟମନଙ୍ଘ ବିଶ୍ୱାତ୍ମନୋ ବ୍ରାହ୍ମଶଃ ସର୍ବଷ୍ପେବ ହି ତସ୍ୟ ନାମସୁ ବସୋରେତପ୍ୱଧାନଂ ମତମ୍ । ଙ୍ଘ ବେଦା ନିଗଦନ୍ତି ନ୍ୟାୟନିରଙ ଶ୍ରୀସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦକମ୍ ଲୋକେଶଂ ସମଦର୍ଶିନଂ ନିୟମନଂ ଚାକାରହୀନପ୍ରଭୂମ୍ ॥ ୧

ଅର୍ଥ- ଯାହାକୁ ବେଦମାନେ ନ୍ୟାୟକାରୀ,ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ,ଲୋକେଶ୍ୱର, ସମଦର୍ଶି,ସୃଷ୍ଟି ନିୟାମକ,ପ୍ରଭୁ ,ନିରାକାର, ଆଦି ବିଭିନ୍ନ ନାମରେ କହିଥାନ୍ତି । ଯେ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱର ଆତ୍ମା ସ୍ୱରୂପ,ସେହି ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ସମୟ ନାମମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିଷ୍ପାପ, ପବିତ୍ର ଓ ଧ୍ୟାନଯୋଗ୍ୟ ପ୍ରଧାନ ନାମ ହେଉଛି ଓଁ । ପ୍ରକାଶପଥେ ଖଣ୍ଡରେ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ୟୁରଣ ଓ ପ୍ରକୃତି ସହିତ ଘାତ ପ୍ରତିଘାତରୁ ଯେଉଁ ଧ୍ୱନି ନିର୍ଗତ ହୋଇଥାଏ ତାହା ଓଁ ବ୍ରହ୍ମ ସ୍ୱରୂପା ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀ ।

ଭୂର୍ବୈ ପ୍ରାଣ ଇତି ବ୍ରୁବନ୍ତି ମୁନୟୋ ବେଦାନ୍ତପାଙ୍ଗ ଗତାଃ ପ୍ରାଣଃ ସର୍ବବିଚେତନଷୁ ପ୍ରସୃତ ସାମାନ୍ୟରୂପେଣ ଚ ।

-

ଏତେନୈବ ବିସିଦ୍ଧୟତେ ହି ସକଳଂ ନୂନଂ ସମାନଂ ଜଗତ୍ ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟଃ ସକଳେଷୁ ଜନ୍ତୁଷୁ ଜନୈର୍ନିତ୍ୟ ହ୍ୟସୁଣ୍ଟାତ୍ମବତ୍ ॥ ୨

ଅର୍ଥ-ବେଦବିଦ୍ୟାରେ ପାରଂଗମ ମୁନିମାନେ ପ୍ରାଣକୁ ଭୂଃ ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । ଭୂଃ ହେଉଛି ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ସ୍ୱରୂପା ପୃଥିବୀ ବା ଶରୀରର ସତ୍ ସମ୍ପନ୍ନ ସ୍ଥିତି । ସେହି ପ୍ରାଣ ସମୟ ଚେତନ ବା ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କରେ ସାମାନ୍ୟ ରୂପରେ ବିୟାର ଲାଭ କରିଛି । ଏହି ପ୍ରାଣକେନ୍ଦ୍ର, ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ସକଳ ଶକ୍ତିର ଉସ । ଏହିଥିରୁ ସିଦ୍ଧ ହେଉଛି ଯେ ଏହି ପ୍ରାଣ ଆତ୍ମା ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱରେ ସମାନ । ସେହି ହେତୁ ସକଳ ପ୍ରକାର ପ୍ରାଣିମାନଙ୍କୁ ଏକ ବା ସମାନ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖିବା ଉଚିତ୍ । ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି 'ଆତ୍ମବତ୍ ମନ୍ୟତେ ଜଗତ୍ ' । ପରମାତ୍ମାଙ୍କର ଅନ୍ୟନାମ ସମଦର୍ଶି ବୋଲି ଉପର ପଦରେ କୁହାଯାଇଛି । ତେଣୁ ତାଙ୍କର ଅଂଶ ହୋଇ ଆମେ ସମଦର୍ଶି କାହିଁକି ନ ହୋଇ ପାରିବା ।

ଭୁବର୍ନାଶୋ ଲୋକେ ସକଳ ବିପଦାଂ ବୈ ନିଗଦିତଃ କୃତଂ କାର୍ଯ୍ୟ କର୍ତ୍ତବ୍ୟମିତି ମନସା ଚାସ୍ୟ କରଣମ୍ ଫଳାଶାଂ ମତ୍ର୍ଯା ଯେ ବିଦଧତି ନ ବୈ କର୍ମନିରତାଃ ଲଭନ୍ତେ ନିତ୍ୟ ତେ ଜଗତି ହି ପସାଦଂ ସ୍ୱମନସାମ ॥ ୩

ଅର୍ଥ- ଭୁବଃ ହେଉଛି ଶକ୍ତିର ଉସ ଓ ଅପାନଶକ୍ତି ସ୍ୱରୂପା ସଂସାରର ଓ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷର ଚିତ୍ଶକ୍ତି ସ୍ୱରୂପ । ଶକ୍ତି ହିଁ କର୍ମ କରିବାକୁ ପ୍ରେରିତ କରିଥାଏ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ମନେକରି କରା ଯାଉଥିବା କାର୍ଯ୍ୟକୁ କର୍ମ କହନ୍ତି । ସକଳ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ମ ସମ୍ପାଦନରେ ନିଜର ସୁଖ ଓ ଲାଭ ଆଦି ଫଳ ଭୋଗର ସକଳ କାମନା

-

ବା ଅଭିଳାଷ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । କାମନା ବା ଅଭିଳାଷ ତ୍ୟାଗକରି ନିଷ୍କାମ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ମ କରିବାରେ ମନରେ ନିଷ୍ଟିତ ପ୍ରସନ୍ନତା ଆସିଥାଏ । ମନର ପ୍ରସନ୍ନତା ସକଳ ପ୍ରକାର ସୁଖର ଅନୁଭୂତି ଦେଇଥାଏ , ତେଣୁ ପ୍ରସନ୍ନତା ହିଁ ଦୁଃଖର ନାଶକ କହିଲେ ଅତ୍ୟୁକ୍ତି ହେବ ନାହିଁ । ସେହି କାରଣରୁ ସଂସାରର ସମୟ ଦୁଃଖର ବିନାଶକୁ ହିଁ ଭୁବଃ କହନ୍ତି । ସୁଖ ବା ଦୁଃଖ ଏହି ଶରୀରରେ ଓ ଏହି ସଂସାରରେ ଅନୁଭୂତ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ଭୁବଃ କହିଲେ ଶରୀର ଓ ସଂସାରକୁ ବୁଝାଏ ।

ସ୍ୱରେଷୋ ବୈଶବେ। ନିଗଦତି ମନଃ ସ୍ଥର୍ଯ କରଣମ୍ ତଥା ସୌଖ୍ୟ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ହ୍ୟୁପଦିଶତି ଚିତ୍ତସ୍ୟ ଚଳତଃ ନିମଗୃତ୍ୱ ସତ୍ୟବ୍ରତସରସି ଚାଚକ୍ଷତି ଉତ ତ୍ରିଧାଂ ଶାଙ୍ତି ହ୍ୟେତାଂ ଭୁବି ଚ ଲଭତେ ସଂଯମରତଃ ॥ ୪

ଅର୍ଥ- ସ୍ୱଃ ହେଉଛି ବ୍ୟାନଶକ୍ତି ସ୍ୱରୂପା ସ୍ୱର୍ଗ ବା ଆତ୍ମାର ଆନନ୍ଦମୟ ଧାରା । ସ୍ୱଃ ଶବ୍ଦ ମନର ସ୍ଥିରତାକୁ ସୁଚିତ କରୁଛି ବୋଲି କହନ୍ତି । ଚଞ୍ଚଳ ମନକୁ ସୁସ୍ଥିର ଓ ସ୍ୱସ୍ଥ ରଖିବାକୁ ଏହି ସ୍ୱଃ ଶବ୍ଦ ନିଦ୍ଦେର୍ଶ ଦିଏ । ପୁଣି ମନକୁ ସତ୍ୟରେ ନମିଜିତ ରଖିବାକୁ ଉପଦେଶ ଦିଏ । ଚଳ ଚଞ୍ଚଳ ମନ ସତ୍ୟ ଉପରେ ସ୍ଥିର ହୋଇଗଲେ , ସତ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଚିନ୍ତା ମନ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରିପାରେ ନାହିଁ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଆତ୍ମିକ,ବୌଦ୍ଧିକ ଓ ଶାରୀରିକ ଭିଭିରେ ତ୍ରିଧା ବା ତିନି ପ୍ରକାର ଶାନ୍ତି ଲାଭ କରିଥାଏ । ତେଣୁ କେବଳ ସତ୍ୟରେ ବା ଆତ୍ମାରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇ ତିନି ପ୍ରକାର ଶାନ୍ତି ଲାଭ କରୁଥିବାରୁ ସ୍ୱ କହିଲେ ଆତ୍ନା ଓ ସ୍ୱର୍ଗକୁ ସୁଚିତ କରେ ।

\_

ତତୋ ବୈ ନିଷ୍ପତ୍ତିଃ ସ ଭୁବି ମତିମାନ୍ ପଣ୍ଡିତବରଃ ବିଜାନନ୍ ଗୁହ୍ୟଂ ଯୋ ମରଣଜୀବନୟୋଞ୍ଚଦଖିଳମ୍ ଅନନ୍ତେ ସଂସାରେ ବିଚରତି ଉୟାସକ୍ତିରହିତ ଓଥା ନିର୍ମାଣେ ବୈ ନିଜ ଗତି ବିଧୀନାଂ ପୁକୁରୁତେ ॥ %

ଅର୍ଥ-ତତ୍ ଶବରୁ ନିଷନ୍ନ ହେଉଛି ଯେ , ଏହି ସଂସାରରେ ସେହି ପଞିତ ପ୍ରବର ହିଁ ବୃଦ୍ଧିମାନ, ଯେ ଜନ୍ମ ମୃତ୍ୟୁର ରହସ୍ୟ ସମ୍ୟକ୍ ରୂପେ ଜାଣି ପାରିଛନ୍ତି । ଜନ୍ମ ମୃତ୍ୟୁ ରହସ୍ୟ ଭଲ ଭାବେ ଜାଣିଗଲା ପରେ ମନୁଷ୍ୟ ମନରୁ ଭୟ ଓ ଆସକ୍ତି ଦୂରିଭୂତ ହୋଇଯାଏ । ସେହି ବୃଦ୍ଧିମାନ୍ ମନୁଷ୍ୟ ଅନନ୍ତ ସଂସାରରେ ଭୟ ଓ ଆସକ୍ତି ରହିତ ହୋଇ , ନିଜର ଗତି ବିଧି ନିର୍ମାଣ କରି ଚାଲିଥାଏ ।

> ସବିତୃୟୁ ପଦଂ ବିତନୋତି ଧୃବମ୍ ମନୁଜୋ ବଳବାନ୍ ସବିତେବ ଭବେତ୍ ବିଷୟା ଅନୁଭୂତିପରିସ୍ଥିତୟ ୟୁ ସଦାତ୍ମନ ଏବ ଗଣେଦିତି ସଃ ॥ *୬*

ଅର୍ଥ-ସବିତଃ ଶବ୍ଦ ଉପଦେଶ ଦେଉଛି ଯେ ମନୁଷ୍ୟ ସବିତାଙ୍କ ପରି ବଳବାନ ଓ ତେଜସ୍ୱୀ ହେଉ ଓ ସଂସାରରେ ଯେତେ ଗୁଡିଏ ବିଷୟ, ଅନୁଭୂତି ଓ ପରିସ୍ଥିତି ତା ଅନୁଭୂତି ପରିସର ମଧ୍ୟକୁ ଆସୁଛି ,ତାହା ସମୟ ନିଜ ଆତ୍ମସହିତ ସୟଦ୍ଧିତ ବୋଲି ମନେ କରୁ । ସେଗୁଡିକ ନିଜ ଶରୀର ପ୍ରତି .----

-

ସମ୍ବନ୍ଧିତ ବୋଲି ମନେକରି କେବେ ହେଲେ ଅନୁଶୋଚନା ନ କରୁ । ତାର ତେଜସ୍ୱୀତା ସମୟ ପରିସ୍ଥିତିକୁ ସହନ ବା ପ୍ରତିହତ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହେଉ ।

> ବରେଣ୍ୟଞ୍ଚୈତଦ୍ୱି ପ୍ରକଟୟତି ଶ୍ରେଷତ୍ୱମନିଶମ୍ ସଦାପଶ୍ୟେତ୍ଶ୍ରେଷ ମନନମପି ଶ୍ରେଷସ୍ୟ ବିଦଧେତ୍ ତଥା ଲୋକେ ଶ୍ରେଷଂ ସରଳ ମନସା କର୍ମ ଚ ଭଜେତ୍ ତଦିଙ୍ଗ ଶ୍ରେଷଙ୍ୱ ବ୍ରଜତି ମନୁଜଃ ଶୋଭିତଗୁଣୈଃ ॥ ୭

ଅର୍ଥ-ବରେଣ୍ୟ ଶବ୍ଦର ଶ୍ରେଷତ୍ୱର ପରିଚାୟକ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ସର୍ବଦା ଶ୍ରେଷ ଦିଗରେ ଅଗ୍ରସର ହେଉ ବୋଲି ଏହି ଶବ୍ଦ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଉଛି । ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ସର୍ବଦା ଶ୍ରେଷ ଚିନ୍ତନ, ଶ୍ରେଷ ଦର୍ଶନ, ଶ୍ରେଷ କାର୍ଯ୍ୟ, ଶ୍ରେଷ ବିଚାର କରି ଜଗତରେ ନିଜର ଶ୍ରେଷତ୍ୱ ପ୍ରତିପାଦନ କରୁ ।

ଭର୍ଗୋ ବ୍ୟାହରତେ ପଦଂ ହି ନିତରାଂ ଲୋକୋ ସୁଲୋକ ଭବେତ୍ ପାପେ ପାପ-ବିନାଶନେ ତ୍ୱବିରଙଂ ଦତ୍ତାବଧାନୋ ବସେତ୍ ଦୃଷ୍ଣା ଦୁଷ୍ପତି ଦୁର୍ବିପାକ ନିଚୟଂ ତେଭ୍ୟୋ ଜୁଗୁସ୍କେଦ୍ଧି ଚ ତତ୍ରାଶାୟ ବିଧୀୟତାଂ ଚ ସତତଂ ସଂଘର୍ଷମେଭିଃ ସହ ॥ ୮

ଅର୍ଥ-ମନୁଷ୍ୟ ସର୍ବଦା ନିଷ୍ପାପ ରହିବା, ଏହି ଭର୍ଗୋ ଶବ୍ଦ ସୂଚିତ କରୁଛି। ପାପ ଠାରୁ ସର୍ବଦା ଦୂରରେ ରହିବା ଉଚିତ। ପାପ ସକଳ ଦୁଃଖର କାରଣ। ପାପର ଦୁଷ୍ପରିଣାମ ଦେଖି ତାକୁ ସର୍ବଦା ଘୃଣା କରିବା ଉଚିତ ଓ ସେ ସବୁକୁ ବିନଷ୍ଟ କରିବାକୁ ସର୍ବଦା ସଂଘର୍ଷ କରିବା ଉଚିତ।

-

ଦେବସ୍ୟେତିତୁ ବ୍ୟାକରୋତ୍ୟମରତାଂ ମତ୍ୟିଃପି ସଂପ୍ରାପ୍ୟତେ ଦେବାନାମିବ ଶୁଦ୍ଧଦୃଷ୍ଟିକରଣାତ୍ ସେବୋପଚାରାତ୍ ଭୁବି ନିଃସ୍ୱାର୍ଥ ପରମାର୍ଥ କର୍ମକରଣାତ୍ ଦୀନାୟ ଦାନାଉଥା ବାହ୍ୟାଭ୍ୟନ୍ତରମସ୍ୟ ଦେବଭୁବନଂ ସଂସୃଜ୍ୟତେ ଚୈବ ହି॥ ୯

ଅର୍ଥ-ଦେବସ୍ୟ ଶବ୍ଦ ଉପଦେଶ ଦେଉଛି ଯେ ମରଣଧର୍ମୀ ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ମତ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ଅମରତ୍ୱ ବା ସ୍ୱର୍ଗ ଲୋକ ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରେ ବା ଦେବତ୍ୱ ଲାଭ କରିପାରେ । ତା ଅର୍ଥ ମନୁଷ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କ ପରି ଶୁଦ୍ଧ ଦୃଷ୍ଟି ରଖି, ସଂସାରରେ ପ୍ରାଣିମାନଙ୍କର ସେବା ଉପଚାର କରି ,ନିର୍ବଳକୁ ତଥା ଲିର୍ଦ୍ଧନକୁ ନିସ୍ୱାର୍ଥପର ସହାୟତା କରି ଓ ପରମାର୍ଥ ଭାବ ରଖି ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଓ ବାହାରେମଧ୍ୟ ଦିବ୍ୟ ପରିବେଶ ସୃଷ୍ଟି କରିବା ଉଚିତ ।

> ଧୀମହି ସର୍ବବିଧଂ ଶୁଚିମେବ ଶକ୍ତିଚୟ ବୟମିତ୍ୟୁପଦିଷ୍ଟାଃ ନୋ ମନୁଜ ଲଭତେ ସୁଖଶାନ୍ତି-ମନେନ ବିନେତି ବଦନ୍ତି ହି ବେଦାଃ ॥ ୧୦

ଅର୍ଥ-ଧୀମହି ଅର୍ଥ ମନୁଷ୍ୟ ତା ଅନ୍ତଃକରଣରେ ସର୍ବ ପ୍ରକାର ପବିତ୍ରତା ରୂପକ୍ର ଶକ୍ତି ଧାରଣ କରୁ । ବେଦ କହେ ପବିତ୍ରତା ବିନା , ସଂସାରରେ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ପବିତ୍ର ଶକ୍ତି ଅର୍ଥ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶକ୍ତି । ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶକ୍ତି ଧାରଣ ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟ , ନିର୍ଭୟତା, ସ୍ଥିରତା, ଉଦାରତା, ସଂଯମତା, ପରମାର୍ଥତା , ଦୟାଳୁତା,

.----

-

ସତ୍ୟତା, ଅହିଂସା, ନମ୍ରତା, ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଆଦି ଦୈବୀ ଗୁଣରେ ଭୂଷିତ ହୋଇ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଲାଭ କରିଥାଏ ।

> ଧୀୟୋ ମତ୍ୟୋନ୍ୟମଥ୍ୟାଗମନିଗମମନ୍ତ୍ରାନ୍ ସୁମତିମାନ୍ ବିଜାନିୟାତ୍ତଙ୍କୁ ବିମଳନବନୀଙ ପରମିବ ଯତୋଽସ୍ମିନ୍ ଲୋକେ ବୈ ସଂଶୟଗତ ବିଚାରସ୍ଥଳଶତେ ମତିଃ ଶୁଦ୍ଧୈବାଚ୍ଛା ପ୍ରକଟୟତି ସତ୍ୟ ସୁମନସେ ॥ ୧୧

ଅର୍ଥ-ଧୀୟ ଅର୍ଥ ବୃଦ୍ଧି । ଏହି ଶବ୍ଦ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଉଛି ଯେ ବୃଦ୍ଧିମାନ ମନୁଷ୍ୟ, ସକଳ ବେଦ ଓ ଶାସ୍ତର ଆଗମ ନିଗମ ମନ୍ତ୍ରଗୁଡିକୁ ମନ୍ଥନ କରି ବା ବିଶ୍ଳେଷଣ କରି ତା ମଧ୍ୟରୁ ସମୟ ନିର୍ଯ୍ୟାସ ସ୍ୱରୂପ ଉତ୍କୃଷ୍ଟ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ଜାଣୁ । ଯେହେତୁ ଶୁଦ୍ଧ ବୃଦ୍ଧି ହିଁ ସକଳ ଶଂସୟକୁ ଦୂରକରି କେବଳ ସତ୍ୟକୁ ଜାଣିପାରେ , ତେଣୁ ଧୀୟ ଶବ୍ଦ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦିଏ ଯେ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଶୁଦ୍ଧ ବୃଦ୍ଧି ଜାଗ୍ରତ ହେଉ ଓ ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନର ଉତ୍କୃଷ୍ଟ ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ସଂସାରର ସତ୍ୟକୁ ଜାଣୁ ।

ଯୋନ ବାହ୍ତି ତୁ ଶକ୍ତିସାଧନଚୟୋ ନ୍ୟୂନାଧିକଣ୍ଟାଥବା ଭାଙ୍ଗ ନ୍ୟୂନତମ୍ପ ହି ତସ୍ୟ ବିଦଧେମାତ୍ମପ୍ରସାଦାୟ ଚ ଯତ୍ପଣ୍ଟାଦବଶିଷ୍ଟଭାଗମଖିଳଂ ତ୍ୟକ୍ଷ୍ୱା ଫଳାଶାଂ ହୃଦି ତତ୍ଅଧୀନେଷ୍ପଭିଳାଷବସ୍ତୁ ବିତରେତ ଯେ ଶକ୍ତିହିନଃ ସ୍ୱୟମ୍ ॥ ୧ ୨ ଅର୍ଥ-ଯୋନଃ ଶବ୍ଦର ଆକ୍ଷରୀକ ଅର୍ଥ 'ଯିଏ ଆୟମାନଙ୍କର' ହେଲେ ବି ଏଠାରେ ତାହା ଅନ୍ୟ ଅର୍ଥରେ ବ୍ୟବହାର ହୋଇଛି । କୌଣସି ବେଦ , .----

-

ଶାସ୍ତ କି ପୁରାଣ ଶକ୍ତି ସଞ୍ଚୟ କରିବାକୁ ଉପଦେଶ ଦେଇ ନାହାନ୍ତି । ବରଂ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ସାଧନ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଯେଉଁ ସବୁ ଶକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ତାହା ନ୍ୟୂନ ହେଉ ବା ଅଧିକ ହେଉ ତା ମଧ୍ୟରୁ କିଛି ଅଂଶ ନିଜର ପ୍ରୟୋଗରେ ଆଣି ବଳକା ଅଂଶକୁ ଅଶକ୍ତ ବା ନିର୍ବଳ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିତରଣ କରି ଦେବା ଉଚିତ । ଏହା ହିଁ ଯୋନଃ ଶବ୍ଦ ବ୍ୟବହାରର ତାପୁର୍ଯ୍ୟ ।

ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ସ୍ୱଂ ତ୍ୱିତରାଂଷ୍ଟ ମାନବାନ୍ ନରଃ ପ୍ରୟାଣାୟ ଚ ସତ୍ୟବର୍ତ୍ମନି କୃଙ ହି କର୍ମାଖିଳମିତ୍ଥମଂଗିନା ବଦନ୍ତି ଧର୍ମ ଇତି ହି ବିପଷ୍ଟିତଃ ॥ ୧୩ ଅର୍ଥ-ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ପଦର ଅର୍ଥ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜକୁ ତଥା ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ସତ୍ୟମାର୍ଗରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ପ୍ରେରଣା ଦେଉ । ଏ ପ୍ରକାର ସମୟ କର୍ମକୁ ବିଦ୍ୱାନ ଲୋକ ଧର୍ମ କହନ୍ତି ।

ଗାୟତ୍ରୀ ଗୀତାଂ ହ୍ୟେତାଂ ଯୋ ନରଃ ବେତ୍ତି ତତ୍ତ୍ୱତଃ ସ ମୁକ୍ତ୍ୱା ସର୍ବଦୁଃଖେଭ୍ୟଃ ସଦାନନ୍ଦେ ନିମଜତି ॥ ୧୪ ଅର୍ଥ – ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ଗାୟତ୍ରୀ ଗୀତାର୍ଥକୁ ଭଲ ପ୍ରକାରେ ଜାଣିପାରେ ସେ ସର୍ବଦା ସୁଖି ଓ ଆନନ୍ଦମୟ ହୋଇଯାଏ ।

## ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍ମୃତି

ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ଅବସରରେ ମନ୍ତର ପ୍ରଥମ ଅକ୍ଷର ଠାରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅକ୍ଷରରୁ ମିଳୁଥିବା ସଂକେତ, ଇଙ୍ଗିତ ଓ ପ୍ରେରଣା ପ୍ରସ୍ତୁତି ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ ବିଷଦଭାବେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି । ସମୟ ସଂକେତ, ଇଙ୍ଗିତ ଓ ପ୍ରେରଣା ଆଦି ଯାହା ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ତାହା କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍କୃତିର ବିୟୃତି କରଣ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛିନୁହେଁ । ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍କୃତିର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ଳୋକର ଆକ୍ଷରୀକ ଅର୍ଥ ଓ ପ୍ରେରଣା ଏଠାରେ ପ୍ରତିପାଦନ କରାଯାଇଛି ।

ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱସ୍ତୟଲୋକାଃ ବ୍ୟାପ୍ତମୋୟ୍ରହ୍ମ ତେଷୁ ହି ସ ଏବ ତଥ୍ୟତୋ ଜ୍ଞାନୀ ଯସ୍ତଦ୍ବେତ୍ତି ବିଚକ୍ଷଣଃ ॥ ୧ ଅର୍ଥ- ଭୂଃ ଭୁବଃ ଓ ସ୍ୱଃ ର ପ୍ରତୀକ ଏହି ତିନି ଲୋକରେ ଓଁ ରୂପି ପରମାତ୍ମା ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛନ୍ତି । ଯେ ତାହାର ବୃଦ୍ଧିବଳରେ ଏହାକୁ ଜାଣିପାରେ ସେ ପକ୍ତରେ ଜ୍ଞାନୀ ।

ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସୃଷ୍ଟି ରଚନାର ଷ୍ଟୁରଣ , ସୂକ୍ଷ୍ମ ପ୍ରକୃତିକୁ ନିରନ୍ତର ଆଘାତ୍ ଦେବା ଫଳରେ ଓଁ ଶବ୍ଦ ନିସୃତ ହେବା ସହିତ , ଜଗତ ଅବିରାମ ଗତିରେ ଗତିଶୀଳ ହୋଇଛି । କଂସାରେ ନିର୍ମିତ ଘଣ୍ଟରେ ଆଘାତ୍ ହେଲେ ତାହାର ଉଁ ଉଁ ଝଙ୍କାର ଶବ୍ଦ ବହୁ ସମୟ ପଯ୍ୟନ୍ତ ଝଙ୍କୃତ ହେଉଥାଏ , ସେହିପରି ସୂକ୍ଷ୍ମ ପ୍ରକୃତିରେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଷ୍ଟୁରଣର ନିରନ୍ତର ଘାତ ପ୍ରତିଘାତରୁ ଓଁ ରୂପକ ଝଙ୍କାର ସ୍ୱତଃ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ଘଣ୍ଟର ଉଁ ଉଁ ଶବ୍ଦର ଶକ୍ତି ସୀମିତ ହୋଇଥିବାରୁ ତାହା ଅଚିରେ ବିଲୟ ହୋଇଯାଏ । ମାତ୍ର ଓଁ ଅନନ୍ତ ଶକ୍ତିର ଭଣ୍ଡାର । ତେଣୁ ତାହା ଅନନ୍ତ କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବଳବତ୍ତର ରହିଥାଏ ଓ

ସେହିପରି ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ଗତିଶିଳତା ଅନନ୍ତ କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରହିଥାଏ । ଅନନ୍ତଶକ୍ତି ସମ୍ପନ୍ନ ଓଁ ବିଶ୍ୱବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ହେତୁ, ଓଁ ହିଁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନାମ ବୋଲି ମାନି ନିଆହୋଇଛି । ଏହି ଓଁ ଝଙ୍କାର ଏତେ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଓ ଅକ୍ଷୟ ଯେ ତାହା ଭୂଃ ପୃଥିବୀ, ଭୁବଃ ପାତାଳ, ଓ ସ୍ୱଃ ସ୍ୱର୍ଗ ଆଦି ତିନି ଲୋକରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ହୋଇ ରହିଛି । ଭୂଃ ଶରୀର, ଭୁବଃ ସଂସାର ଓ ସ୍ୱଃ ଆତ୍ମା ଏହି ତିନି ସ୍ଥାନ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ କ୍ରିଡା ସ୍ଥଳର ପ୍ରତୀକରୂପେ ଜଣା । ଏହି ସମୟ ସ୍ଥଳ ଓ ବିଶ୍ୱବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ହିଁ ପରମାତ୍ନାଙ୍କର ବିରାଟ ସ୍ୱରୂପ ବୋଲି ବିଚାର କରିବା ଉଚିତ ଯାହାକୁ ଗୀତାର ୧୧ଶ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଭଗବାନ ଅର୍କୁନଙ୍କୁ ବୁଝାଇ, ନିଜର ବିରାଟତ୍ୱ ଦର୍ଶନ କରାଇଥିଲେ । ଓଁ ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ରୂପକ ତତ୍ୱକୁ ଯେ ଜାଣିଯାଏ ସେ ଜଣେ ଜ୍ଞାନୀ , କିନ୍ତୁ ସେ ଜଣେ ବିଜ୍ଞାନୀ ହୋଇ ପାରିବ ଯେତେବେଳେ ସେ ଉପରୋକ୍ତ ଜ୍ଞାନର ମାନ୍ୟତା ଓ ବିଶେଷତ୍ୱ ତାର ଅନୁଭୂତି ପରିସର ମଧ୍ୟକୁ ଆସି ଯିବ । ସେତେବେଳେ ସେ ଜୀବନ୍ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଇ ମୋକ୍ଷପାପ୍ତ ହୋଇଯିବ ।

ତତ୍- ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାୟୁ ବିଦ୍ୱାଂସୋ ବ୍ରାହ୍ମଣାଃ ସ୍ୱତପୋବଳିଃ ଅନ୍ଧକାରମପାକୁଯ୍ୟୁ ଲୋକାଦଜ୍ଞାନସୟବମ୍ ॥ ୨ ଅର୍ଥ- ତତ୍ତ୍ୱଦର୍ଶି ବିଦ୍ୱାନ ବ୍ରାହ୍ମଣ ନିଜର ଗଚ୍ଛିତ ତପ ବଳରେ ସଂସାରର ଅଜ୍ଞାନତା ରୂପକ ଅନ୍ଧକାରକୁ ଦୂର କରିଦିଏ ।

ସ- ସଭାବନ୍ତ ତଥା ଶୁରା କ୍ଷତ୍ରୀୟ ଲୋକରକ୍ଷକାଃ ଅନ୍ୟାୟାଶକ୍ତିସୟୂତାଦ୍ୱଂସୟେୟୁହି ତ୍ୱାପଦ ॥ ୩

-

ଅର୍ଥ- ସଭାବାନ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ସଂସାରର ରକ୍ଷକ କ୍ଷତ୍ରୀୟ , ଅନ୍ୟାୟ ଓ ଅଶକ୍ତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ସମୟ ବିପଦ ଆପଦକୁ ସମୂଳେ ଦୂର କରେ ।

ବି- ବିଭଶ୍ତ୍ୟା ତୁ କର୍ଭବ୍ୟା ଉଚିତାଭାବପୂର୍ତୟଃ ନ ତୁ ଶ୍ରହ୍ୟା ତୟା କାର୍ଯ୍ୟାଦର୍ପୌଦ୍ଧତ୍ୟପଦର୍ଶନମ୍ ॥୪

ଅର୍ଥ - ନିଜର ପ୍ରକୃତ ଅଭାବକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବା ପାଇଁ ବିତ୍ତଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହ କରିବା ଉଚିତ । କିନ୍ତୁ ବଳ ଗର୍ବ ଏ ଔଦ୍ଧତ୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବା ପାଇଁ କାହାରି ବିତ୍ତ ଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେ ।

ଅର୍ଥ - ପ୍ରବଳ ତୁଷାରପାତରେ ବି ପ୍ରଯତ୍ନଶୀଳ ରହିବା ଆତ୍ମାର ଧର୍ମ । କାରଣ ପରିଶ୍ରମର ମହିମା ଓ ପ୍ରତିଷା ଅପାର ଏବଂ ପ୍ରଯତ୍ନ, କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଓ ପରିଶ୍ରମ ମନୁଷ୍ୟର ବୈଭବ ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି ।

ବ- ବଦ ନାରୀଂ ବିନା କୋଽନ୍ୟା ନିର୍ମାତା ମନୁସଉତେଃ ମହତ୍ତ୍ୱଂ ରଚନା ଶକ୍ତେଃ ସ୍ୱସ୍ୟା ନାଯ୍ୟା ହି ଜ୍ଞାୟତାମ୍ ॥ ୬ ଅର୍ଥ - ନାରୀ ବିନା ମନୁଷ୍ୟକୁ ନିର୍ମାଣ କରିବା ବାଲା ଆଉ କେହି ନାହିଁ । ନାରୀ ହିଁ ସକଳ ମନୁଷ୍ୟର ନିମାତ୍ରୀ ତେଣୁ ନାରୀ ତାର ରଚନାଶକ୍ତିର ମହତ୍ୱ ଅନୁଭବ କରିବା ଉଚିତ ।

-

ରେ- ରେବେବ ନିର୍ମଳା ନାରୀ ପୁଜନୀୟାଂ ସଙ ସଦା ଯତୋ ହି ସୈବ ଲୋକେଃସ୍ମିନ୍ ସାକ୍ଷାତ୍ ଲକ୍ଷ୍ମୀର୍ମତା ବୁଦ୍ଧିଃ ॥୭

ଅର୍ଥ – ସଜ୍ଜନମାନେ ସର୍ବଦା ନଦୀଜଳପରି ନିର୍ମଳା ନାରୀର ପୂଜା କରିବା ଉଚିତ । କାରଣ ସକଳ ବିଦ୍ୱାନମାନେ ନାରୀକୁ ସଂସାରର ସାକ୍ଷତ୍ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ବୋଲି ମାନି ନେଇଛନ୍ତି ।

ଶି- ନ୍ୟସ୍ୟନ୍ତି ଯେ ନରାଃ ପାଦାନ୍ ପ୍ରକୃତ୍ୟାଜ୍ଞାନୁସାରତଃ ସ୍ୱସ୍ଥା ସନ୍ତସ୍ତୁ ତେ ନୂନଂ ରୋଗମୁକ୍ତା ଭବନ୍ତି ହି ॥ ୮

ଅର୍ଥ – ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ତାର ଜୀବନ କାଳରେ ପରିବର୍ତ୍ତିନୀ ପ୍ରକୃତିର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅନୁସାରେ ହାତେ ମାପି ଚାଖଣ୍ଡରେ ପାଦ ପକାନ୍ତି ସେମାନେ ନିଣ୍ଟୟ ସର୍ବଦା ରୋଗ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ସ୍ୱସ୍ଥ ଜୀବନ ଯାପନ କରନ୍ତି ।

ୟ- ଯଥେଚ୍ଛତି ନରସ୍ତ୍ୱନୈଃ ସଦାନ୍ୟେଭ୍ୟୟଥାଚରେତ୍ ନମ୍ରଃ ଶୀଷ କୃତଜ୍ଞଣ୍ଟ ସତ୍ୟସାହାଯ୍ୟବାନ୍ ଭବେତ୍ ॥ ୯

ଅର୍ଥ – ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପାଖରୁ ଯେପରି ଆଚରଣ ଆଶା କରେ , ସେ ଅନ୍ୟ ପାଖରେ ନିଜେ ସେପରି ଆଚରଣ କରିବା ଉଚିତ । ସେହି କାରଣରୁ ସେ ନମ୍ରତା, ଶିଷ୍ଟତା,କୃତଜ୍ୱତା ଓ ସତ୍ୟତା ସହିତ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ସହଯୋଗର ହାତ ବଢାଇବା ଉଚିତ ।

\_

ଭ- ଭବୋଦ୍ଗିନମନା ନୈବ ହୃଦୁଦ୍ବେଙ ପରିତ୍ୟକ୍ୟ କୁରୁ ସର୍ବାସ୍ୱବସ୍ଥାଷୁ ଶାଙ୍ଗ ସନ୍ତୁଳିଙ ମନଃ

1160

ଅର୍ଥ – କେବେ ଉଦ୍ୱିଗ୍ନମନା ହୁଅ ନାହିଁ । ସକଳ ମାନସିକ ଉତ୍ତେଜନା ଓ ହୃଦୟର ଉଦ୍ବିଗ୍ନତା ପରିତ୍ୟାଗକରି ସର୍ବଦା ସକଳ ପ୍ରକାର ପରିସ୍ଥିତିରେ ମନକୁ ସନ୍ତୁଳିତ ରଖିବା ଉଚିତ ଓ ସର୍ବଦା ସମଭାବାପନ୍ନ ରହିବା ଉଚିତ ।

ଗୋ- ଗୋପ୍ୟା ସ୍ୱିୟା ମନୋବୃତ୍ତିର୍ନାସହିଷ୍ଟୁନରୋ ଭବେତ୍ ସ୍ଥିତିମନ୍ୟସ୍ୟ ସଂବିକ୍ଷ୍ୟ ତଦନୁରୂପତାଂ ଚରେତ୍ ॥ ୧ ୧

ଅର୍ଥ - ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପାଖରେ ନିଜର ମନୋଭାବ ଗୋପନ ରଖିବା କି ଅନ୍ୟମାନଙ୍କପ୍ରତି ଅସହିଷ୍ଟୁ ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଅନ୍ୟର ପରିସ୍ଥିତି ଦେଖି ତା ସହିତ ପରିସ୍ଥିତି ଅନୁକୁଳ ଆଚରଣ ତରିବା ଉଚିତ । ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ୟ କେହି ଦୁଃଖି ବା ସୁଖି ଅବସ୍ଥାରେ ଥିଲେ,ଦୁଃଖପାଇଁ ସମବେଦନା ଜଣାଇବା ବା ସୁଖ ଆନନ୍ଦରେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଉଚିତ ।

ଦେ - ଦେୟାନି ସ୍ୱବଶେ ଫୁସାସ୍ୱେନ୍ଦ୍ରିୟାଶ୍ୟଖିଳାନି ବୈ ଅସଂଯତାନି ଖାଦନ୍ତି ଇନ୍ଦ୍ରିୟଶ୍ୟେତାନି ସ୍ୱାମୀମ୍ ॥୧୨

ଅର୍ଥ – ମନୁଷ୍ୟ ତାର ସମୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱବଶରେ ରଖିବା ଉଚିତ । କାରଣ ଅସଂଯତ ଥିବା କୌଣସି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଅର୍ଥ ତାର ସ୍ୱାମୀକୁ କବଳିତ କରିବାର କ୍ଷମତା ରଖିଥାଏ । ନଦୀରେ ଭାସୁଥିବା ନାବ ପବନରେ .----

-

ଦୋଳାୟିତ ହେବା ପରି ସେହି ଅସଂଯତ ଥିବା ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ମନୁଷ୍ୟକୁ ସବୁବେଳେ ବିଚଳିତ କରି ଦେଉଥାଏ ।

ବ- ବସ ନିତ୍ୟ ପବିତ୍ରଃ ସନ୍ ବାହ୍ୟାଭ୍ୟନ୍ତରତସ୍ଥଥା ଯତଃ ପବିତ୍ତାୟାଂ ହି ରାଜତେଽତିପ୍ସନୃତା ॥୧୩

ଅର୍ଥ – ମନୁଷ୍ୟ ତାର ବାହାର ଓ ଅଭ୍ୟନ୍ତରକୁ ସର୍ବଦା ପବିତ୍ର ରଖିବା ଉଚିତ କାରଣ ପବିତ୍ରତା ମନରେ ପ୍ରସନ୍ନତା ଆଣିଥାଏ ଓ ପ୍ରସନ୍ନତା ସକଳ ପ୍ରକାର ସୁଖ ଶାନ୍ତିର କାରଣ ।

ସ୍ୟ- ସ୍ୟନ୍ଦନଂ ପରମାର୍ଥସ୍ୟ ପରାର୍ଥୋ ହି ବୁଦ୍ଧୈର୍ମତଃ ଯୋଽନ୍ୟାନ୍ ସୁଖୟତେ ବିଦ୍ୱାନ୍ ତସ୍ୟ ଦୁଃଙ୍ଖ ବିନଶ୍ୟତି ॥୧୪

ଅର୍ଥ - ଅନ୍ୟର ପ୍ରୟୋଜନକୁ ସଫଳ କରାଇବା, ପରମାର୍ଥରୂପି ରଥ ବୋଲି ପଞ୍ଚିତମାନେ କହନ୍ତି । ଯେଉଁ ବିଚାରବନ୍ତ ବିଦ୍ୱାନ୍ ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ୟର ସୁଖ ବିଧାନ କରିଥାନ୍ତି ସେ ପ୍ରକାରାନ୍ତରେ ନିଜର ହିଁ ଦୁଃଖ ବିନାସ କରି ସୁଖ ଆଣିଥାନ୍ତି ।

ଧୀ- ଧୀରୟୁଷ୍ଟ ଭବେନ୍ନୈବ ତ୍ୟେକସ୍ୟାଂ ହି ସମୁନ୍ନତୌ କ୍ରିୟତାମୁନ୍ନତି ୟେନ ସର୍ବାସ୍ୟାଶାସୁ ଜୀବନେ ॥୧୫

ଅର୍ଥ – ବୁଦ୍ଧିମାନ୍ ମନୁଷ୍ୟ ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଦିଗର ଉନ୍ନତିରେ କେବେ ବି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ

-

ରହିପାରେ ନାହିଁ । ସେ ଜୀବନର ସବୁ ଦିଗରେ ଉନ୍ନତି ସାଧନ କରିବା ଚେଷ୍ଟିତ ରହିଥାଏ ।

- ମ- ମହେଶ୍ୱରସ୍ୟ ବିଜ୍ଞାୟ ନିୟମନ୍ୟାୟସଂଯୁତାନ୍ ତସ୍ୟ ସଭାଂ ଚ ସ୍ୱୀକୁର୍ବନ୍ କର୍ମଣା ତମୁପାସୟେତ୍ ॥୧୬
- ଅର୍ଥ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନ୍ୟାୟପୂର୍ଣ୍ଣ ନୀତି ନିୟମକୁ ଜାଣି ଓ ବୁଝି ତାଙ୍କ ସଭାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା ସହିତ ତାଙ୍କୁ ଉପାସନା କରିବା ଉଚିତ ।
  - ହି- ହିଙ ମତ୍ୱା ଜ୍ଞାନକେନ୍ଦ୍ର ସ୍ୱାତନ୍ତ୍ର୍ୟେଶ ବିଚାରୟେତ୍ ନାନ୍ୟାନୁସରଣଂ କୁଯ୍ୟାତ୍ କଦାଚିତ୍ କୋଽପି କସ୍ୟଚିତ୍ ॥ ୧ ୭
- ଅର୍ଥ ଜ୍ଞାନ ସର୍ବଦା ହିତକାରୀ ବୋଲି ମାନି ନେଇ , ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଭାବନାରେ ନିଜେ ସବୁ ବିଷୟ ବିଚାର କରିବା ଉଚିତ । ଅନ୍ୟକାହା ଦ୍ୱାରା ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛିବା ଜ୍ଞାନ କେବେ ବି କେହି ଅନ୍ଧପରି ଅନୁସରଣ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ।
  - ଧି- ଧିୟା ମୃତ୍ୟୁ ସ୍କୁରନ୍ମର୍ମ ଜାନୀୟାଜୀବନସ୍ୟ ଚ ତଦା ଲକ୍ଷ ସମାଲକ୍ଷ୍ୟ ପାଦୌ ସନ୍ତତମାକ୍ଷିପେତ୍ ॥ ୧୮
- ଅର୍ଥ ସର୍ବଦା ମୃତ୍ୟୁକୁ ଧାରଣାରେ ରଖି ଓ ଜୀବନର ମର୍ମକୁ ବା

.----

-

ଉପଯୋଗୀତାକୁ ଜାଣି ନିଜର ଲକ୍ଷ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବା ଦିଗରେ, ବୁଦ୍ଧିମାନ ଜନ ନିରନ୍ତର ପାଦେ ପାଦେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାଏ ।

ୟୋ- ଯୋ ଧର୍ମୋ ଜଗଦାଧାରଃ ସ୍ୱାଚରଣେ ତମାନୟ ମା ବିଡୟୟ ତଂ ସୋହ୍ୟି ହ୍ୟେକୋ ମାର୍ଗେ ସହାୟକଃ ॥ ୧୯

ଅର୍ଥ – ଯେଉଁ ଧର୍ମ ଜଗତର ଆଧାର , ସେହି ଧର୍ମକୁ ନିଜର ଆଚରଣରେ ଗ୍ରହଣ କର । ଧର୍ମର ବିଡୟନା ସୃଷ୍ଟି କରନାହିଁ । ସେହି ଧର୍ମ ହିଁ କେବଳ ତୁମ ଚଲାପଥରେ ଏକମାତ୍ର ସହାୟକ ।

ଯୋ- ଯୋଜନଂ ବ୍ୟସନେଭ୍ୟଃ ସ୍ୟାତ୍ତାନି ଫୁସସ୍ତୁ ଶତ୍ରବଃ ମିଳିତ୍ୱେତାନି ସର୍ବାଣି ସମୟେ ଘୃନ୍ତି ମାନବମ୍ ॥ ୨୦

ଅର୍ଥ – ବିଳାସ ବ୍ୟସନ ଠାରୁ ଯୋଜନ ଦୂରରେ ରହିବା ଉଚିତ, କାରଣ ଏହା ମନୁଷ୍ୟର ଶତୃ । ମନୁଷ୍ୟର ସକଳ ବ୍ୟସନାତ୍ମକ ଚିନ୍ତାଧାରା ସମୟକ୍ରମେ ମିଳିତଭାବେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଆକ୍ରମଣ କରି ତାର ବିନାଶ କରି ଦିଅନି।

ନଃ- ନଃ ଶୃଣ୍ୱେକାମିମାଂ ବାର୍ତ୍ତୀ ଜାଗୃତସ୍ତ୍ୱଂ ସଦା ଭବ ସପ୍ରମାଦଂ ନଙ ନୂନଂ ହ୍ୟାକ୍ରାମନ୍ତି ବିପକ୍ଷିଣଃ ॥ ୨୧

ଅର୍ଥ - ଆୟମାନଙ୍କର ଗୋଟିଏ କଥା ଶୁଣନ୍ତୁ , ତାହା ହେଉଛି ' ଆପଣ

-

ସର୍ବଦା ଜାଗ୍ରତ ରୁହନ୍ତୁ' । କାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ଶୁପ୍ତଥିବା ଅବସ୍ଥାରେ, ପ୍ରମାଦ ପ୍ରଭୃତି ମନୁଷ୍ୟର ବିପକ୍ଷ ଶତୃମାନେ ନିଶ୍ଚୟ ଆକ୍ରମଣ କରି ଦେଇପାରନ୍ତି ।

ପ୍ର - ପ୍ରକୃତ୍ୟାତୁ ଭବୋଦାରୋ ନାନୁଦାର କଦାଚନ ଚିନ୍ତୟୋଦାରଦ୍ୟୟୈବତେନ ଚିଙ୍ଗ ବିଶ୍ୱଦ୍ଧ୍ୟତି ॥ ୨ ୨

ଅର୍ଥ – ସ୍ୱଭାବରେ ସର୍ବଦା ଉଦାର ହୁଅ , କେବେ ବି ଅନୁଦାର ହୁଅ ନାହିଁ , ସର୍ବଦା ଉଦାରତା, ଦୃଷ୍ଟିରେ ବିଚାର କର । ଏହା କରିବା ଫଳରେ ଚିଉ ଶୁଦ୍ଧ ହୁଏ ।

ଚୋ-ଚୋଦୟତ୍ୟେବ ସହଙ୍ଗୋ ଧିୟମସ୍ୟ ଫଳଂ ମହତ୍ ସ୍ୱମତଃ ସଜ୍ଜନୈର୍ବିଦ୍ୱାନ୍ କୁଯ୍ୟାତ୍ ପର୍ଯ୍ୟାବୃତଂ ସଦା ॥ ୨୩

ଅର୍ଥ – ସହଙ୍ଗ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟର ବୁଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରେରଣା ମିଳେ , ପୁନଃ ସହଙ୍ଗର ଫଳ ଅତୀ ମହାନ୍ । ସେହି ହେତୁ ବିଦ୍ୱାନ୍ ସର୍ବଦା ସତ୍ପୁରୁଷଙ୍କ ମେଳରେ ରହିବା ଉଚିତ ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବଦା ସଜନଙ୍କ ସଙ୍ଗ ଲାଭ କରିବା ଉଚିତ ।

ଦ- ଦର୍ଶନଂ ହ୍ୟାତ୍ମନଂ କୃତ୍ୱା ଜାନୀୟାତ୍ମ ଗୌରବମ୍ ଜ୍ଞାତ୍ୱା ତୁ ତଉଦାତ୍ମନଂ ପୂର୍ଣ୍ଣୋନୃତିପଥଂ ନୟେତ୍ ॥ ୨୪

ଅର୍ଥ - ଆତ୍ମଦର୍ଶନ କରି ,ଆତ୍ମଗୌରବର ବିଶେଷତ୍ୱ ଜାଣ ଓ ତାହା ଅନୁଭବ କର । ଏହା ଜାଣି ସାରିଲା ପରେ ଆତ୍ମାକୁ ଉନ୍ନତି ପଥରେ ନେଇ ଚାଲ ।

-

ୟାତ୍-ଯାୟାତ୍ମୋତ୍ତରଦାୟିଙ୍କ ନିର୍ବହନ୍ ଜୀବନେ ପିତା କୁପିତାପି ତଥା ପାପଃ କୁପୁତ୍ରୋଽଷ୍ଟି ଯଥା ମତଃ ॥ ୨୫

ଅର୍ଥ - ପିତା ପରିବାରରେ ନିଜର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ନିର୍ବାହ କରି ଜୀବନ ପଥରେ ଗତି କରୁଥାଏ । କୁ ପୁତ୍ରଲାଭ ଯେପରି ପାପ ଅର୍ଜନ ସହିତ ସମାନ , କୁ ପିତା ମଧ୍ୟ ସେପରି ପାପାନୁଗାମୀ କରାଇଥାଏ ।

## ଗାୟତୀ ଉପନିଷଦ

ଗ୍ରହ ମାନଙ୍କର ଉପଗ୍ରହ ପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ବେଦର କିଛି ନା କିଛି ସଂଖ୍ୟାର 'ବ୍ରାହ୍ମଣ' ଗ୍ରନ୍ଥ ରହିଛି । ଗ୍ରହରୁ ଉପଗ୍ରହ ସୃଷ୍ଟି ହେଲା ପରି ବେଦମାନଙ୍କରୁ 'ବ୍ରାହ୍ମଣ' ଗ୍ରନ୍ଥର । କିନ୍ତୁ ସେଗୁଡିକ କାଳର ଅନନ୍ତ ଗର୍ଭରେ ପର୍ଯ୍ୟାୟକ୍ରମେ ପ୍ରାୟ ଲୁସ୍ତ ହୋଇଗଲାଣି ।

ପଞ୍ଚିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ମହାଶୟ,ବେଦ ଅଧ୍ୟୟନ ଓ ବିଶ୍ଲେଷଣ କରି ଜାଣି ପାରିଛନ୍ତି ଯେ ରକବେଦର ଶାଂଖ୍ୟାୟନ ଓ ଏତରେୟ ନାମରେ ଦୁଇଟି ବ୍ରାହ୍ମଣ ଗ୍ରନ୍ଥ , ଯଡୁର୍ବେଦର ଶତପଥ , କାଣ୍ପ , ତୈତିରୀୟ ନାମରେ ତିନୋଟି ବ୍ରାହ୍ମଣ ଗ୍ରନ୍ଥ ରହିଛି ,ସାମବେଦର ଆର୍ଷେୟ, ଜୈମିନୀଆର୍ଷେୟ, ସଂହିତୋପନିଷଦ୍, ମନ୍ତ୍ର, ବଂଶ, ସାମବିଧାନ, ଷଡ୍ବିଂଶ, ଦୈବତ, ତାଣ୍ୟ, ଜୈମିନୀୟ ଉପନିଷଦ୍ ଭାବେ ୧୧ଟି ବ୍ରାହ୍ମଣ ଗ୍ରନ୍ଥ ଓ ଅଥର୍ବ ବେଦର ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ବାହୁଣ ଗ୍ରନ୍ଥ ରହିଛି ତାହା ଗୋପଥ ବାହୁଣ ।

-

ଏହି ଗୋପଥ ବ୍ରାହ୍ମଣର ୩୧ରୁ ୩୮ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ୮ କାଣ୍ଡିକାକୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପନିଷଦ ବୋଲି ମତ ଦିଆ ଯାଇଛି । ମୈତ୍ରେୟ ଓ ମୌଦ୍ଗଲ୍ୟ ମହର୍ଷି ଦ୍ୱୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିବା ବିବାଦାତ୍ମକ ପ୍ରଶ୍ନୋଭରର ଏକ ସୁନ୍ଦର ଉପାଖ୍ୟାନ ଏହି ୮ କାଣ୍ଡିକାରେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇଛି । ଏହି ଉପାଖ୍ୟାନ ଦ୍ୱାରା ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ କେତେକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ରହସ୍ୟ ଉଦ୍ଘାଟିତ ହୋଇଥିବାର କୁହାଯାଏ । ଏଥିରେ ଉଦ୍ଧୃତ ଶ୍ଳୋକମାନଙ୍କର ସାଧାରଣ ଶବ୍ଦାର୍ଥ ଅନୁସାରେ ମନୁଷ୍ୟର ବୃଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରେରଣା ଦେବାପାଇଁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରାଯାଇଥିବା ସ୍ଥଳେ, ସୂଷ୍ମ ଅର୍ଥରେ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ଓ ପଦାର୍ଥ ବିଦ୍ୟା ମଧ୍ୟରେ ସୟନ୍ଧିତ ରହିଥିବା କେତେକ ରହସ୍ୟ ଉଦ୍ଘାଟିତ ହୋଇଛି । ମହର୍ଷି ଦ୍ୱୟଙ୍କ କଥୋପକଥନ ଏହି ପ୍ରକାର । ଗ୍ଲାବମୈତ୍ରେୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ,ଏକାଦଶାକ୍ଷ ଥରେ ମୌଦ୍ଗଲ୍ୟଙ୍କ ଆଶ୍ରମକୂ ଆସିଲେ, ଓ ମୌଦ୍ଗଲ୍ୟଙ୍କ ଆଶ୍ରୀତ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀକୁ ଦେଖି, ତାଙ୍କୁ ପ୍ରକାରାନ୍ତରେ ଶୁଣାଇ ଶୁଣାଇ ଏବଂ ଉପହାସ ଛଳରେ କହିଲେ,

'ଆୟ ଗୁରୁଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ମୌଦ୍ଗଲ୍ୟ ତାଙ୍କ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀଙ୍କୁ କଅଣ ବା ଅଧିକ ପଢାଇଛନ୍ତି, ତେଣୁ ସେ ଜଣେ ଅପଷିତ' । ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ଶିଷ୍ୟ, ଏହା ଶୁଣିପାରି ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପାଖକୁ ଯାଇ କହିଲେ, ଆଜି ଗ୍ଲାବମୈତ୍ରେୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ଅତିଥି ହୋଇ ଆସି,

ଆପଣଙ୍କୁ ଦୂଃ ଅଧୀୟାନ୍ ବା ଅପଷିତ ବୋଲି କହୁଛନ୍ତି ।

ମୌଦଗଲ୍ୟ ପଚାରିଲେ, ସେ କଅଣ ଜଣେ ବିଦ୍ୱାନ୍ ,

ଶିଷ୍ୟ କହିଲେ, ହଁ, ସେ ତୀନି ବେଦର ପ୍ରବଚକ ଅଟନ୍ତି ।

ମୌଦଗଲ୍ୟ କହିଲେ ହେ ସୌମ୍ୟ,ମୈତ୍ରେୟଙ୍କର ଯେଉଁ ଶିଷ୍ୟ ବିଦ୍ୱାନ ,

ସ୍ୟୁଦର୍ଶି ଓ ବିଜୟ ଅଭିଳାଶୀ ଆସିଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ

ମୋ ପାଖକୁ ଡାକିଦିଅ ।

-

ତାପରେ ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ଡାକିଆଣି ତାଙ୍କର ପରିଚୟ କରାଇ ଦେଲେ ।

ମୌଦଗଲ୍ୟ ସହଜ ଓ ଶାନ୍ତ ଭାବରେ ସେ ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ ,

ହେ ସୌମ୍ୟ ! ଯଦି ଆପଣ ଜାଣିଥବେ ,ତେବେ କହିବେ କି , ଆପଣଙ୍କ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଯେଉଁ ଉପଦେଶ ସବୁ ଦେଉଛନ୍ତି , ତାହା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସ୍ତୁଳ ଅର୍ଥ ନା ଆଉ କଅଣ । କିନ୍ତୁ ମୈତ୍ରେୟଙ୍କ ସେ ଶିଷ୍ୟ କିଛି ଉତ୍ତର ଦେଇ ପାରିଲେ ନାହିଁ ।

ତେଣୁ ମୌଦଗଲ୍ୟ କହିଲେ , ହେ ସୌମ୍ୟ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ସମୟ ବେଦ

ଅଧ୍ୟୟନ କରିଛି । ତେଣୁ ତୃୟର ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ମତେ ଅପଷିତ କହିବାର କାରଣ କଅଣ ? କୌଣସି ଶିଷ୍ଟ ବ୍ୟକ୍ତି ଏପରି କହିବା କଅଣ ଠିକ୍ ? ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଏବେ ଯେଉଁ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିବି ,ଯଦି ସେ ତାହାର ଯଥାର୍ଥ ଉତ୍ତର ନ ଦେଇ ପାରିବେ ତେବେ ସେ ତାହା ପଢି ନ ଥିବେ ବୋଲି ମନେ ହେବ ଏବଂ ସେ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ ପଢାଲବେ କଅଣ ? ।

ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ଛଳରେ ମୌଦଗଲ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଗୂଢ ରହସ୍ୟ ଉହ୍ମାଟନ କରିବାକୁ ଇଛା କରିଛନ୍ତି । ଶ୍ରୁତି ଓ ସ୍କୃତିରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ମନ୍ତ ରହିଛି ଯାହାର ସ୍ଥୁଳ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ମନୁଷ୍ୟ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ ତାହାର ବୁଦ୍ଧିକୁ ସତ୍ ମାର୍ଗରେ ପ୍ରେରିତ କରିବାକୁ । ତାହା ହିଁ ମଧ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତର ସ୍ଥୁଳ ଅର୍ଥ । ତେବେ ଏହି ମନ୍ତରେ ଏପରି କି ସୂକ୍ଷ୍ମତ୍ୱ , ମହତ୍ୱ ଓ ରହସ୍ୟ ରହିଛି ଯାହା ଫଳରେ ସମୟ ବେଦମାନେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ବେଦମାତା ନାମରେ ଅଭିହିତ

-

କରିଛନ୍ତି । ସମୟ ଶ୍ରୁତି ଓ ସ୍କୃତି ମଧ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ୱ ଓ ମହତ୍ୱ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହା ହିଁ ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ପଶ୍ଚର ଗରିମା ।

ଏହି ପ୍ରଶ୍ନୋତ୍ତରର ସମୟ ବୃତ୍ତାନ୍ତ , ଗୋପଥ ବ୍ରାହ୍ମଣର ଏକ ଏକ କାଷିକା ରୂପେ ପ୍ରକାଶ ହୋଇଛି । ଏହି ସବୁ କାଷିକା ମାନଙ୍କୁ ନେଇ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପନିଷଦର ସୃଷ୍ଟି । ଗୋପଥ ବ୍ରହ୍ମଣ ଗ୍ରନ୍ଥର ଯେଉଁ ଯେଉଁ କାଷିକାମାନଙ୍କର ସମାହାରରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପନିଷଦର ସୃଷ୍ଟି ତାହାର ସଂସ୍କୃତ ଭାଷାର ଗ୍ରନ୍ଥରୂପ ଅର୍ଥ ସହିତ ନିମ୍ବରେ ପରିପ୍ରକାଶ ହେଲା ।

ଏତଦ୍ଧସ୍ମ ଏତଦ୍ ବିଦ୍ୱାଂସମେକାଦଶାକ୍ଷମ୍ ମୌଦଗଲ୍ୟଂ ଗ୍ଲାବୋ ମୈତ୍ରେୟୋଽଭ୍ୟାଜଗାମ ॥ ସ ତସ୍ମିନ୍ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ବସତୋ ବିଜ୍ଞୟୋବାଚ କିଂ ସ୍ୱିନ୍ନର୍ଯ୍ୟାଦା ଅଙ୍ଷଂ ତନ୍ମୌଦ୍ଗଲ୍ୟୋଽଧ୍ୟେତି ଯଦସ୍ମିନ୍ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ବସତିତି ॥

ଗ୍ନାବମୈତ୍ରେୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ଏକାଦଶାକ୍ଷ ମୌଦ୍ଗଲ୍ୟଙ୍କ ଆତିଥ୍ୟକୁ ଆସିଲେ, ମୌଦ୍ଗଲ୍ୟଙ୍କ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀକୁ ଦେଖି, ତାଙ୍କୁ ଶୁଣାଇ ଶୁଣାଇ ଏବଂ ଉପହାସ ଛଳରେ କହିଲେ ଗ୍ନାବ୍ମୈତ୍ରେୟ କହୁଛନ୍ତି ଯେ ମୌଦ୍ଗଲ୍ୟ ତାଙ୍କ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀଙ୍କୁ କଅଣ ବା ପଢାଇଛନ୍ତି ।

ତତ୍ ହି ମୌଦଗଲ୍ୟସ୍ୟାନ୍ତେବାସୀ ଶୁଶ୍ରାବ ସ ଆଚାର୍ଯ୍ୟାୟାବ୍ରଜ୍ୟାଚଚେଷ୍ଟ । ଦୂରଧୀୟାନଂ ବା ଅଙ୍ଘଂ ଭବନ୍ତମବୋଚଦ୍ୟୋଃୟମଦ୍ୟାତିଥିର୍ଭବତି ।

-

ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ବା ଶିଷ୍ୟ ଏହା ଶୂଣିପାରି ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପାଖକୁ ଯାଇ ଏହା କହିଲେ ,ଗ୍ଲାବ୍ ମୈତ୍ରେୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ, ଯେ ଆଜି ଆମ ଆଶ୍ରମକୁ ଅତିଥି ହୋଇ ଆସିଛନ୍ତି ସେ ଆପଣଙ୍କୁ ଦୂଃ ଅଧୀୟାନ୍ ବା ଅପଶ୍ଚିତ ବୋଲି କହିଲେ ।

କିଂ ସୌମ୍ୟ ବିଦ୍ୱାନିତି , ତ୍ରୀବେଦାନ୍ ବୃତ୍ତେ ଭୋଃ ଇତି , ତସ୍ୟ ସୌମ୍ୟ ଯୋ ବିୟଷ୍ଟୋ ବିଜିଗୀଷୋଃନ୍ତେବାସୀ ତନ୍ନେହ୍ନୟତି ।

ମୌଦଗଲ୍ୟ ପଚାରିଲେ, ସେ କଅଣ ବିଦ୍ୱାନ୍ । ଶିଷ୍ୟ କହିଲେ, ହଁ ସେ ତୀନି ବେଦର ପ୍ରବଚକ ଅଟନ୍ତି । ମୌଦଗଲ୍ୟ କହିଲେ ହେ ସୌମ୍ୟ , ମୈତ୍ରେୟଙ୍କର ଯେଉଁ ବିଦ୍ୱାନ, ସୂଷ୍ମଦର୍ଶି ଓ ବିଜୟ ଅଭିଳାଶୀ ଶିଷ୍ୟ ଆସିଛନ୍ତି ତାଙ୍କୁ ମୋ ପାଖକୁ ଡାକିଦିଅ ।

ତମାଳୁହାବ । ତମଭ୍ୟୁବାଚାସାବିତି ଭୋଽ ଇତି । କିଂ ସୌମ୍ୟ ତଂ ଆଚାଯ୍ୟୋଽଧ୍ୟେତୀତି । ତ୍ରୀନ୍ ବେଦାନ୍ ବୃତ୍ତେ ଭୋ ଇତି ।

ତାପରେ ସେ ମୈତ୍ରେୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟଙ୍କୁ ଡାକିଆଣି କହିଲେ ଏହି ହେଉଛନ୍ତି ସେହି ଅତିଥି । ମୌଦଗଲ୍ୟ ତାଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ ହେ ସୌମ୍ୟ ତୁମକୁ ତୁମ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ କଅଣ ପଢାଇଛନ୍ତି । ସେ ଉତ୍ତର ଦେଲେ ଯେ ସେ ତୀନି ବେଦର ପ୍ରବଚନ ପଢାଇଛନ୍ତି ।

\_

ଯଭୁ ଖଳୁ ସୌମ୍ୟାସ୍ମାଭିଃ ସୂଁ ବେଦାଃ ମୁଖତୋ ଗୃହିତାଃ କଥନ୍ତୋ ଏବମାଚାର୍ଯ୍ୟୋ ଭାଷତେ, କଥଂ ନୂ ଚେସୌମ୍ୟ ଦୂରଧୀୟାନୋ ଭବିଷ୍ୟତି, ଆଚାର୍ଯ୍ୟୋବାଚ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ବ୍ରହ୍ମଚାରିଣେ ସାବିତ୍ରୀ ପ୍ରାହ , ଇତି ବକ୍ଷ୍ୟତି ॥

ହେ ସୌମ୍ୟ ! ଯଦି ଆପଣ ଜାଣିଥିବେ , ତେବେ କହିବେ କି ,ଆପଣଙ୍କ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଯେଉଁ ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି ,ତାହା ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ସ୍ଥୁଳ ଅର୍ଥ ନା ଆଉ କଅଣ ?

> ତତ୍ତ୍ୱଂ ବୃୟାତ୍ ଦୂରଧୀୟାନଂ ତଂ ବୈ ଭବାନ୍ନୌଦଗଲ୍ୟ ମବୋଚତ୍ , ସ ତ୍ୱା ଯଂ ପ୍ରଶ୍ମମପ୍ରାକ୍ଷିତ୍ତ ତେ ବ୍ୟୋବଚଃ । ପୂରା ସମ୍ପସ୍ଥରାଦାର୍ତିମାକୃଷ୍ୟସୀତି । ଶିଷ୍ଟା ଶିଷ୍ଟେଭ୍ୟଃ ଏବଂ ଭାଷେରନ୍ । ଯଂ ହ୍ୟନମଙ୍ ପ୍ରଶ୍ନଂ ପୃଚ୍ଛାମି ନ ତଂ ବିବକ୍ଷ୍ୟତି , ନ ହ୍ୟୋନମଧ୍ୟେୟତୀତି ।

ତେବେ ଗ୍ଲାବ ମୈତ୍ରେୟ ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କୁ ଅପଣ୍ଡିତ କହୁଛନ୍ତି ବୋଲି ଆପଣ କହୁଛନ୍ତି । ହେ ସୌମ୍ୟ ମୁଁ ମଧ୍ୟ ସମୟ ବେଦ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଛି । ତେଣୁ ତୁୟର ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ମତେ ଅପଣ୍ଡିତ କହିବାର କାରଣ କଅଣ ? କୌଣସି ଶିଷ୍ଟ ବ୍ୟକ୍ତି ଏପରି କହିବା କଅଣ ଠିକ୍? ମୁଁ ତାଙ୍କୁ ଯେଉଁ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିବି , ଯଦି ସେ ତାହାର ଉତ୍ତର ନ ଦେଇ ପାରିବେ ତେବେ ସେ ତାହା ପଢାଉ ନ ଥିବେ ବୋଲି ମୋର ମନେହେବ କାରଣ ସେ ଏହି ବିଷୟରେ ଅଜ୍ଞ ଥିବେ ।

ସ ହ ମୌଦଗଲ୍ୟଃ ସ୍ୱମନ୍ତେବାସୀନମୁବାଚ, ପରେ ହି ସୌମ୍ୟ,ଗ୍ଲାବଂ ମୌତ୍ରେୟମୁପସୀଦ, ଅଧୀହି ଭୋଃ ସାବିତ୍ରୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଚତୁର୍ବିଶତି ଯୋନିଂ ଦ୍ୱାଦଶମିଥୁନାଂ ଯସ୍ୟା ଭୃଗ୍ୱଙ୍ଗିରସଣ୍ଟ କ୍ଷୁର୍ଯସ୍ୟାଂ ସର୍ବମିଦଂ ଶ୍ରୀତଂ ତାଂ ଭବାନ୍ ପ୍ରବ୍ରବୀତ୍ୱିତି ॥ ଗୋ,ବ୍ରା. କାଣ୍ଡିକା ୧-୩୧

ତାପରେ ମୌଦଗଲ୍ୟ ତାଙ୍କ ଶିଷ୍ୟକୁ କହିଲେ ହେ ସୌମ୍ୟ ! ତୁମେ ଗ୍ଲାବ ମୈତ୍ରେୟଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଇ କୁହ, ସେ ବାର ମୈଥୁନ ଓ ଚବିଶି ଯୋନି ବାଲି ଦେବୀ , ଭୃଗୁ ଓ ଅଙ୍ଗିରା ଯାହାଙ୍କର ଆଶ୍ରିତ ଓ ନେତ୍ର ସଦୃଶ , ସେହି ସାବିତ୍ରୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ରହସ୍ୟ ତୁମକୁ ଶୀକ୍ଷା ଦେବେ ।

ସ ତତ୍ତାଜଗାମ ଯତ୍ତେତରୋ ବଭୁବ, ଙ ହି ପପଚ୍ଛ, ସ ହି ନ ପତିପେଦେ ।

ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ମୌତ୍ରେୟଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଇ ସେହି ପ୍ରଶ୍ନ ବୃତ୍ତାନ୍ତ ଶୁଣାଇଲେ ମାତ୍ର ମୌତ୍ରେୟ ଉତ୍ତର ଦେଇ ପାରିଲେ ନାହିଁ ।

ଙ ହୋବାଚ ଦୂରଧୀୟାନ୍ଫ ଙ ବୈ ଭବାନ୍ନୌଦଗଲ୍ୟମବୋ ଚସ୍ତ ତ୍ୱା ଯଂ ପ୍ରଶ୍ନମପ୍ରାକ୍ଷୀନ୍ତ ଙ ବ୍ୟବୋଚଃ ପୂରା ସମ୍ଭସରାଦାର୍ତିମାକୃଷ୍ୟସୀତି । (ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

.----

ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ କହିଲେ ଆପଣ ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କୁ ଅପଞ୍ଚିତ କହିଥିଲେ ,ସେ ଆପଣଙ୍କୁ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିଛନ୍ତି ,ତାହା ନ କହି ପାରିଲେ ଏକ ବର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆପଣଙ୍କୁ କଷ୍ଟ ହେବ ଅର୍ଥାତ୍ ଏକବର୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୈତ୍ତେୟ

ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ହୋଇ ସେବା କରିବେ ।

ସ ହି ମୈତ୍ରେୟଃ ସ୍ୱାନ୍ତେବାସୀନ ଉବାଚ ଯଥାର୍ଥ ଭବତ୍ତୋ ଯଥା ଗୃଙ୍ ଯଥାମନୋ ବିପ୍ରସୃଜ୍ୟତ୍ତାଂ ଦୂରଧୀୟାନଂ ବା ଅଙ୍ଗ ମୌଦଗଲ୍ୟମବୋଚମ୍ ସ ମା ଯଂ ପ୍ରଶ୍ମମପ୍ରାକ୍ଷୀନ୍ତ ତମ୍ ବ୍ୟବୋଟଂ ତମୁପୈସ୍ୟାମି ଶାନ୍ତିଂ କରିଷ୍ୟାମୀତି ॥

ତାପରେ ମିତ୍ରେୟ ଶିଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ କହିଲେ ଏବେ ତୁମେମାନେ ନିଜ ନିଜ ଘରକୁ ଯାଅ । ମୁଁ ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କୁ ଅପଷିତ ବୋଲି କହିଥିଲି, ଏବେ ସେ ଯେଉଁ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିଛନ୍ତି ତାହାର ଉତ୍ତର ତ ଦେଇ ପାରିବି ନାହିଁ, ବଙ୍ ମୁଁ ଯାଇ ତାଙ୍କୁ ଶାନ୍ତ କରିବି ।

ସ ହ ମୈତ୍ରେୟଃ ପ୍ରାତଃ ସମିତ୍ପାଣିମୌଦଗଲ୍ୟମୁପସସାଦାସାବାଗ୍ରହଂ ଭୋ ମୈତ୍ରେୟଃ ।

ପରଦିନ ପ୍ରଭାତରେ ମୈତ୍ରେୟ ସମିଧ ହାତରେ ଧରି ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ନିକଟକୁ ଆସି କହିଲେ , ମୁଁ ମୈତ୍ୱେୟ ଆପଣଙ୍କ ସେବାରେ ଆସିଛି ।

କିମର୍ଥମିତି । କଅଣ ପାଇଁ ?ମୌଦଗଲ୍ୟ ପଚାରିଲେ

ଦୂରଧୀୟାନଂ ବା ଅହଂ ଭବନ୍ତୋମବୋଚମ୍ ତ୍ୱଂ ମା ଯଂ ପ୍ରଶ୍ନପ୍ରାକ୍ଷୀଙ୍ଗ ତଂ ବ୍ୟବୋଚମ୍ ତ୍ୱାମୁପୈଷ୍ୟାମି ଶାଙ୍ଗି କରିଷ୍ୟାମୀତି ।

ମୈତ୍ରେୟ କହିଲେ , ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ ଅପଣ୍ଡିତ କହିଥିଲି , ଆପଣ ଯେଉଁ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିଛନ୍ତି ତାହା ମୁଁ କହି ପାରିବି ନାହିଁ । ତେଣୁ ମୁଁ ଏକ ବର୍ଷ ପାଇଁ ଆପଣଙ୍କ ସେବାରେ ଉପସ୍ଥିତ ହୋଇ ଆପଣଙ୍କୁ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବାକୁ ଆସିଛି । ଦୟାକରି ମୋର ଶିଷ୍ୟତ୍ୱ ଗ୍ରହଣ କରି ଆଶ୍ରୟ ଦିଅନ୍ତୁ ।

ସ ହୋବାଚ ଅତ୍ର ବା ଉପେଙ ଚ ସର୍ବ ଚ କୃଙ ପାପକେନ ତ୍ୱ ଯାନେନ ଚରନ୍ତମାହୁଃ, ଅଥୋୟଂ ମମ କଲ୍ୟାଣଙ୍ଗ ତେ ଦଦାମି ତେନ ଯାହୀତି ।

ମୌଦଗଲ୍ୟ କହିଲେ , ଆପଣ ଏଠାକୁ ଆସିଛନ୍ତି ସତ କିନ୍ତୁ ଆପଣ ଶୁଦ୍ଧ ଭାବନାରେ ଆସି ନାହାନ୍ତି , ତଥାପି ମୁଁ ଆପଣଙ୍କୁ କଲ୍ୟାଣକରୁଛି ଓ ଆପଣ ଏଠାରୁ ଫେରି ଯାନ୍ତୁ ।

ସହୋବାଚ । ଏତଦେବାତ୍ରାତ୍ୱିଷଂ ଚାନୁଶଂସ୍ୟଂ ଚ ଯଥା ଭବାନାହ ଉପାୟମିତ୍ୟେବଂ ଭବନ୍ତମୀତି ।

ମୈତ୍ରେୟ କହିଲେ ,ଆପଣଙ୍କ ବଚନ କଳ୍ୟାଣକାରୀ ଅଭୟ ପ୍ରଦାୟକ ଓ ଦୟାପୂର୍ଣ୍ଣ ତେଣୁ ଆପଣଙ୍କ ସେବାରେ ସମିଧ ହସ୍ତରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେଉଛି ।

-

ମତେ ଦୟାକରି ଆପଣଙ୍କ ସେବାରେ ନିଯୁକ୍ତି ଦିଅନ୍ତୁ । ଏହା କହିବାଦ୍ୱାରା ଗ୍ଳାବମୈତ୍ରେୟ ନିଜର ପଣ୍ଟାତାପ ପ୍ରକାଶକରି କ୍ଷମାଭୀକ୍ଷା କରିବାକୁ ପ୍ରୟାସ କଲେ ।

ତଂ ହୋପେଯାୟ ତଂ ହୋପେତ୍ୟ ପପଚ୍ଛ ।

ତାପରେ ମୈତ୍ରେୟ, ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ସମୀପରେ ବିଧିପୂର୍ବକ ଉପସ୍ଥିତ ହେଲେ ଓ ତାଙ୍କୁ ପୁଚ୍ଛା କଲେ ।

କିଂ ସ୍ୱିଦାହୁର୍ଭୋଃ ସବିତୁର୍ବରେଶ୍ୟ ଭଗୋ ଦେବସ୍ୟ କବୟଃ କିଂମାହୁଃ ଧିୟୋ ବିଚକ୍ଷ୍ୟ ଯଦି ତାଂ ପ୍ରବିଶ୍ୟ ପ୍ରଚୋଦୟାସ୍ତବିତା ଯାଭିରେତିତି ॥

- ୧ ସବିତାଙ୍କ ବରେଣ୍ୟ କାହାକୁ କହନ୍ତି ।
- ୨ ସେହି ଦେବତାଙ୍କ ଭର୍ଗ କଅଣ
- ୩- ଯଦି ଆପଣ ଜାଣନ୍ତି , ଧୀ ସଜ୍ଜକ ତତ୍ତ୍ୱ କୁହନ୍ତୁ , ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସବିତା ସମୟଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇ ଚାଲିଛନ୍ତି ।

ତସ୍ମା ଏତତ୍ନୋବାଚ-ବେଦାଶ୍ଞନ୍ଧଦ୍ୟସି ସବିତୂର୍ବରେଶ୍ୟ ଭଗୋଦେବସ୍ୟ କବୟ୍ଟନ୍ନମାହୁଃ କର୍ମାଣି ଧୀୟଞ୍ଚଦୁ ତେ ବ୍ରବୀମିପ୍ରଚୋଦ୍ୟାତ୍ସବିତା ଯାଭିରେତୀତି । ତମୁପସଂଗୃହ୍ୟ ପ୍ରପଚ୍ଛାଧୀହି ଭୋଃ, କଃ ସବିତା କା ସାବିତ୍ରୀ ॥ ଗୋ.ପ.୧-୩୨

-

ମୌଦଗଲ୍ୟ ଉତ୍ତର ଦେଲେ –

- ୧ ବେଦ ଓ ଛନ୍ଦ ସବିତାଙ୍କ ବରେଣ୍ୟ
- ୨ ବିଦ୍ୱାନ୍ ପୁରୁଷ ଅନୁକୁ ହିଁ ଦେବଙ୍କ ଭର୍ଗ ମାନତି ,
- ୩- କର୍ମ ହିଁ ସେହି ଧୀ ତତ୍ତ୍ୱ ଅଟେ,ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସମୟଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇ ଦେଇ ସବିତା ବିଚରଣ କରୁଛନ୍ତି ।

ପ୍ରଥମ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ଶୁଣି, ମୈତ୍ରେୟ ସେହିଥିରୁ ଜାଣିଗଲେ ଯେ ମୌଦଗଲ୍ୟ ଏତେ ମହତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବାର କାରଣ କଅଣ ? ମୌଦଗଲ୍ୟ ବେଦ ଅଧ୍ୟୟନ ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ରହସ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଜାଣିଛନ୍ତି । ସେ ନିଜେ ବେଦ ସମୟ ଜାଣି କେବଳ ପ୍ରବଚନ ଦେଉଛନ୍ତି ସିନା କିନ୍ତୁ ତାର ମୂଳ କାରଣ ନ ଜାଣି ବାହ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ ଜାଣିବାରେ ମୂଲ୍ୟ କଅଣ ଅଛି ? ତେଣୁ ଏସବୁ ଜାଣିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସମୟ ଆତ୍ମାଭିମାନ ତ୍ୟାଗକରି ସମିଧ ହୟରେ ,କେବଳ ଶିଷ୍ୟ ରୂପରେ ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ନିକଟକୁ ଯାଇ ଉପରୋକ୍ତ ଅଭିସନ୍ଧି ପଚାରିଲେ । ତାଙ୍କ ମନରେ ଉଦ୍ଭବହେଲା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରଥମ ପଦର ରହସ୍ୟ କଅଣ ? ତେଣୁ ସେ ପୁନଃ ପୁଚ୍ଛାକଲେ – ସବିତା କିଏ ଓ ସାବିତ୍ରୀ କିଏ ,

- ୧ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ବରେଣ୍ୟ କଣ ?
  - ତା ଅର୍ଥ ସେହି ତେଜସ୍ୱୀ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ କାହାଦ୍ୱାରା ବରଣ କରା ଯାଇପାରିବ । କିପରି ଇଶ୍ୱର ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଅନ୍ତି ?
- ୨ ଦେବ ଅର୍ଥ ଶ୍ରେଷ,ଭର୍ଗ ଅର୍ଥ ବଳକୁ ତେଣୁ , ଦେବଙ୍କ ଭର୍ଗ କଣ ?
- ୩- ଯାହାଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ମା ସମୟଙ୍କୁ ପ୍ରେରଣା ଦିଅନ୍ତି ସେ ମାଧ୍ୟମ କଅଣ ? ତା ଅର୍ଥ ପରମାତ୍ମା ଲାଭର ଉପାୟ କଣ ?

.----

ମୌଦଗଲ୍ୟ ଉପରୋକ୍ତ ସବୁ ପ୍ରଶ୍ନର ସାର ଗର୍ଭକ ଫକ୍ଷିପ୍ତ ଉତ୍ତର ଦେଲେ । ସବୁ ଫକ୍ଷିପ୍ତ ଉତ୍ତର ଗୁଡିକୁ ଗୟୀରତା ପୂର୍ବକ ବିଶ୍ନେଷଣ କଲେ ଜଣାଯିବ – ୧ – ବେଦ ଅର୍ଥ ଜ୍ଞାନ ଓ ଛନ୍ଦ ଅର୍ଥ ଅନୁଭବ । ପ୍ରକୃତ ପକ୍ଷେ ଆତ୍ନୁଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ମା ପ୍ରାପ୍ତି ହୁଅନ୍ତି ମାତ୍ର ସ୍ୱୟଂ ଆତ୍ନୁଜ୍ଞାନ ବାଚକ ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଶୁଆ ଶାରୀ ପରି ବେଦ ମନ୍ତ୍ର ପାଠକରି ପ୍ରବଚନ ଦେଇ ଦେଲେ ହେବ ନାହିଁ , ବୈଦିକ ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ଆମର ଅନୁଭବ ସିଦ୍ଧ ହେବା ଉଚିତ । ଯାହାକୁ ତର୍କ,ପ୍ରମାଣ ଓ ଉଦାହରଣ ଦ୍ୱାରା ସତ୍ୟ ବୋଲି ଧରି ନିଆଯାଏ , ତାହାପ୍ରତି ମନରେ ଅଗାଧ ଶ୍ରଦ୍ଧା ରହିବା ଉଚିତ ଓ ଜୀବନରେ ସେସବୁ ନିଜର ବ୍ୟବହାରିକ ଆଚରଣ ହେବା ଉଚିତ । ଯଦି କୌଣସି ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଶ୍ରେଷ୍ଟ, ସତ୍ୟ, ପରୋପକାର, କଲ୍ୟାଣକାରୀ ବୋଲି ସିଦ୍ଧ ହୁଏ ତେବେ ତାହାକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ ନିଜ ବ୍ୟବହାରିକ ଆଚରଣ କରିବା ଉଚିତ । ସେହି ହେତୁ ଅନୁଭବ ବିନା ସଦ୍ୱ୍ଞାନ ନିଷ୍ଟଳ ଓ ସଦ୍ୱଜ୍ଞାନ ବିନା ଅନୁଭବ ନିର୍ବଳ । ଯଦି ସଦ୍ୱ୍ଞାନ ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ ପରିଶତ ହୋଇଯାଏ ଓ ମନୋଭୂମିରେ ଏକ ହି ଶ୍ରଦ୍ଧା ସ୍ଥିର ରହେ ତେବେ ସେହି ଆଧାରରେ ପରମାତ୍ମା ପ୍ରାପ୍ତ ସୟବ । ସଁକ୍ଷେପରେ କହିଲେ – ବେଦ ଓ ଛନ୍ଦ ଦ୍ୱାରା ସବିତାଙ୍କୁ ବର୍ଣ୍ଣନ କରାଯାଏ ଓ ଜ୍ଞାନ ତଥା

୨- ଦ୍ୱିତୀୟ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତରରେ ମୌଦଗଲ୍ୟ କହିଲେ ଦେବଙ୍କ ଭର୍ଗ ଅନ୍ନ ଅଟେ । ଦେବ ଅର୍ଥ ଶ୍ରେଷ ଓ ଅନ୍ନ ଅର୍ଥ ବଳ । ତେଣୁ ଶ୍ରେଷର ବଳ ହେଉଛି ତାର ସାଧନ । ଯେଉଁ ପଯ୍ୟନ୍ତ ଅନ୍ନ ବା ସାଧନ ବଳ ମିଳୁଥିବ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରେଷତାକୁ ବିକସିତ କରି ବଳିୟାନ୍ କରା ଯାଇ ପାରୁଥିବ । ସାଧନ ସାମଗ୍ରୀ ହିଁ ଲକ୍ଷ୍ମୀ, ଏକ ଶକ୍ତି ଅଟେ । ଏହି ଶକ୍ତିକୁ ଯେଉଁ ଦିଗରେ ଯିଏ ଉପଯୋଗ କରି ପାରିଲା ସିଏ ସେହି ପରିମାଣରେ ବଳିୟାନ୍ ହୋଇଯିବ । ଯୋଗୀ

ଅନୁଭବରେ ପରମାତା ପାପ୍ତ ସୟବ ହୁଏ ।

ଅରବିନ୍ଦ ତାଙ୍କ ଗୀତା ପୁଷକରେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଶକ୍ତି ଉପରେ ଶ୍ରେଷ ଲୋକଙ୍କର ଆଧିପତ୍ୟ ହେବା ଉଚିତ । ଏହି ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଶକ୍ତି ଅସୁରଙ୍କ ପାଖକୁ ଚାଲିଗଲେ ଜଗତର ଅନିଷ୍ଠ ସାଧନ ହେବ । ଏହି ଶକ୍ତି କାହାର ଭୋଗ ପାଇଁ ନୁହେଁ, ଲୋଭ କି ସଂଗ୍ରହ ପାଇଁ ନୁହେଁ, ଅନ୍ୟାୟ କରିବା କି ଅହଂକାର ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବା ପାଇଁ ନୁହେଁ, ବରଂ ଏହି ଶକ୍ତି ଦେବତ୍ୱକୁ ରକ୍ଷା କରିବା ଓ ଦେବତ୍ୱକୁ ବୃଦ୍ଧି କରିବାପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ । ସେହି ହେତୁ ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ଉତ୍ତରର ମର୍ମ ହେଲା ଦେବଙ୍କ ଭର୍ଗ ହେଲା ଅନ୍ନ ଓ ଶ୍ରେଷତାର ବଳ ହେଲା ସାଧନ । ବିନା ସାଧନରେ ଶେଷ୍ଠତା ନିର୍ବଳ ହୋଇଯିବ ।

୩- ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ତୃତୀୟ ଉତ୍ତର ହେଲା କର୍ମ ହିଁ ଧୀ ତତ୍ତ୍ୱ ଅଟେ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱରେ ପରମାତ୍ମା ସମୟଙ୍କର ବିକାଶ କରନ୍ତି । ତା ଉର୍ଥ ପରମାତ୍ମା ସମୟଙ୍କୁ ଉନ୍ନତି ଦିଗରେ ପ୍ରେରିତ କରନ୍ତି ଓ ଏହି ପ୍ରେରଣାର ରୂପ ହିଁ ଧୀ ତତ୍ତ୍ୱ । ଏହି ଧୀ ହେଉଛି ବୁଦ୍ଧି ଯିଏ ଉଚିତ କର୍ମ ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ବା ପ୍ରୋହ୍ସାହନ ଦିଏ । ଯାହା ଉପରେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଯେଉଁ ପ୍ରକାର କୃପା ହୁଏ ସେ ସେହି ଅନୁସାରେ ବୁଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ପରମାତ୍ମାଙ୍କ କୃପାରୁ ବୁଦ୍ଧିର ବିକାଶ ହେଲେ ମନୁଷ୍ୟ ଉସାହପୂର୍ବକ,ତନ୍ନୟତାପୂର୍ବକ ଓ ରୁଚି ସହିତ ସକଳ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ଯାହାର ସ୍ୱଭାବ ଏହି ପ୍ରକାର ରୁଚିଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ , ଧରି ନିଆ ଯାଇପାରେ ଯେ ତାକୁ ବିକସିତ କରିବା ପାଇଁ ପରମାତ୍ମା ତାକୁ ଧୀ ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ପରମାତ୍ମା କାହାକୁ ବି ତାଙ୍କ କୃପାରୁ ବଞ୍ଚିତ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ପ୍ରେତ୍ୟେକ ତାଙ୍କ କୃପା ଲାଭ କରିବାକୁ ହକଦାର ଓ କୃପାଲାଭ କରିବା ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପାଇଁ ସୁଲଭ । ଧୀ ତତ୍ତ୍ୱର କର୍ମଶୀଳତାକୁ ଆଚରଣ ସିଦ୍ଧକରି , ପ୍ରାୟ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଇଶ୍ୱରୀୟ କୃପା ଲାଭ କରିପାରେ । ମାତ୍ର ମନୁଷ୍ୟ ତାର ଦୂର୍ବୁଦ୍ଧି ଓ ଦୃୟର୍ମ ଯୋଗୁ ସେ କ୍ପାରୁ ବଞ୍ଚିତ ହୋଇ ଯାଏ ।

-

ମୌଦଗଲ୍ୟ, ଯେଉଁ ଚତୁର୍ବିଂଶତି ଯୋନୀ ଓ ଦ୍ୱାଦଶ ମୈଥୁନ ସୟନ୍ଧରେ ଶୀକ୍ଷା ଲାଭ ପାଇଁ ମୈତ୍ରେୟଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବାକୁ ,ନିଜ ଶିଷ୍ୟକୁ କହିଥିଲେ , ତାହା ତ ମୈତ୍ରେୟ କହି ନ ପାରି ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ଶିଷ୍ୟତ୍ୱ ନେବାକୁ ତାଙ୍କର ଶରଣାପନ୍ନ ହେଲେ , ସେହି ବିଷୟ ମୌଦଗଲ୍ୟ ନିମ୍ନ ପ୍ରକାରେ କହିଲେ।

ମନ ଏବ ସବିତା ବାକ୍ ସାବିତ୍ରୀ ଯତ୍ର ହ୍ୟେବ ମନଞଦ୍ବାକ୍ ଯତ୍ର ବୈ ବାକ୍ତନ୍ମନ ଇତି ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏକଂ ମିଥୁନମ୍॥ ୧

ମନ ହେଉଛି ସବିତା ଓ ବାକ୍ ଗାୟତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ମନ ରହିଛି ସେଠାରେ ବାକ୍ ଅଛି ଓ ଯେଉଁଠାରେ ବାକ୍ ରହିଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ମନ ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ଅଗ୍ନିରେବ ସବିତା ପୃଥିବୀ ସାବିତ୍ରୀ ଯତ୍ର ହ୍ୟେବାଗ୍ନିୟପୁଥିବୀ ଯତ୍ର ବୈ ପୃଥିବୀ ତଦଗ୍ନିରୀତି ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏଙ୍କ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୨

ଅଗ୍ନିହିଁ ସବିତା ଓ ପୃଥିବୀ ଗାୟତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ଅଗ୍ନିରହିଛନ୍ତି ସେଠାରେ ପୃଥିବୀ ରହିଛ ଓ ଯେଉଠି ପୃଥିବୀ ରହିଛନ୍ତି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଅଗ୍ନିଅଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ବାୟୁରେବ ସବିତା ଅନ୍ତରିକ୍ଷ ସାବିତ୍ରୀ ଯତ୍ର ହ୍ୟେବ ବାୟୁଞ୍ଜଦନ୍ତରିକ୍ଷମ୍ ଯତ୍ର ବା ଅନ୍ତରିକ୍ଷ ତଦ୍ ବାୟୁରିତି ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏଙ୍କ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୩ \_

ବାୟୁ ହେଉଛି ସବିତା ଓ ଅନ୍ତରିକ୍ଷ ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ବାୟୁ ରହିଛି ସେଠାରେ ଅନ୍ତରିକ୍ଷ ରହିଛି ଓ ଯେଉଠି ଅନ୍ତରିକ୍ଷ ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ବାୟୁ ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ଆଦିତ୍ୟ ଏବ ସବିତା ଦ୍ୟୋଃ ସାବିତ୍ରୀ ଯତ୍ର ହ୍ୟେବାଦିତ୍ୟସ୍ତଦ୍ ଦ୍ୟୋଃ ଯତ୍ର ବୈ ଦ୍ୟୋଞ୍ଚଦାଦିତ୍ୟ ଇତି ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏଙ୍କ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୪

ଆଦିତ୍ୟ ହେଉଛନ୍ତି ସବିତା ଓ ଦ୍ୟୌ ବା ଆକାଶ ହେଉଛି ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ଆଦିତ୍ୟ ଅଛନ୍ତି ସେଠାରେ ଦ୍ୟୌ ବା ଆକାଶ ଅଛି ଓ ଯେଉଠି ଦ୍ୟୌ ବା ଆକାଶ ଅଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଆଦିତ୍ୟ ଅଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ଚନ୍ଦ୍ରମା ଏବ ସବିତା ନକ୍ଷତ୍ରାଣୀ ସାବିତ୍ରୀ ଯତ୍ର ହ୍ୟେବ ଚନ୍ଦ୍ରମାଞ୍ଚତ୍ନକ୍ଷତ୍ରାଣୀ ଯତ୍ର ବୈ ନକ୍ଷତ୍ରାଣୀତଚ୍ଚନ୍ଦ୍ରମାଇତି ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏକଂ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୫

ଚନ୍ଦ୍ରମା ହେଉଛନ୍ତି ସବିତା ଓ ନକ୍ଷତ୍ରମାନେ ହେଉନ୍ତି ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ଚନ୍ଦ୍ରମା ଅଛନ୍ତି ସେଠାରେ ନକ୍ଷତ୍ରମାନେ ଅଛନ୍ତି ଓ ଯେଉଠି ନକ୍ଷତ୍ରମାନେ ଅଛନ୍ତି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଚନ୍ଦ୍ରମା ଅଛନ୍ତି ।ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

(ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

ଅହରେବ ସବିତା ରାତ୍ରୀଃ ସାବିତ୍ରୀ । ଯତ୍ର ହ୍ୟେବାହୟଦ୍ରାତ୍ରୀଃ ଯତ୍ର ବୈ ରାତ୍ରୀୟଦହରିତି ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏଙ୍କ ମିଥିନମ୍ ॥ ୬

ଦିନ ହେଉଛି ସବିତା ଓ ରାତ୍ରୀ ହେଉଛି ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ଦିବସ ରହିଛି ସେଠାରେ ରାତ୍ରୀ ଅଛି ଓ ଯେଉଠି ରାତ୍ରୀ ଅଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଦିବସ ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ଜଷମେବ ସବିତା ଶୀଙ ସାବିତ୍ରୀ । ଯତ୍ର ହ୍ୟେବୋଞ୍ଚ ତଚ୍ଛୀତତ୍ମ୍ ଯତ୍ର ବୈ ଶୀଙ ତଦୁଷ୍ଠମିତି ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏଙ୍କ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୭ ଜଷତା ହେଉଛି ସବିତା ଓ ଶୀତ ହେଉଛି ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ଉଷ୍ଣ ଅଛି ସେଠାରେ ଶୀତ ଅଛି ଓ ଯେଉଁଠି ଶୀତ ଅଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଉଷ୍ଣତା ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ଅଭ୍ରମେବ ସବିତା ବର୍ଷ ସାବିତ୍ରୀ । ଯତ୍ର ହ୍ୟେବାଙ୍କ୍ର ତଦ୍ବର୍ଷ ଯତ୍ର ବୈ ବର୍ଷ ତଦଭ୍ରମିତି ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏଙ୍କ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୮

ଅଭ୍ର ବା ବାଦଲ୍ ହେଉଛି ସବିତା ଓ ବର୍ଷଣ ହେଉଛି ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ବାଦଲ ଅଛି ସେଠାରେ ବର୍ଷଣ ଅଛି ଓ ଯେଉଠି ବର୍ଷଣ ଅଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ବାଦଲ ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

 \_

ବିଦ୍ୟୁତ୍ ସବିତା ତାର ଝଲକ୍ ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଅଛି ସେଠାରେ ଝଲକ୍ ମଧ୍ୟ ଅଛି ଓ ଯେଉଠି ଝଲକ୍ ଅଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ପ୍ରାଣ ଏବ ସବିତା ଅନ୍ନଂ ସାବିତ୍ରୀ । ଯତ୍ର ହ୍ୟେବ ପ୍ରାଣୟଦନ୍ନଂ ଯତ୍ର ବା ଅନ୍ନଂ ତତ୍ପ୍ୱଣ ଇତି । ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀ ଏକଂ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୧୦

ପ୍ରାଣ ସବିତା ଅନ୍ନୁ ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ପ୍ରାଣ୍ ଅଛି ସେଠାରେ ଅନ୍ନ ମଧ୍ୟ ଅଛି ଓ ଯେଉଠି ଅନ୍ନ ଅଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରାଣ ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥିନ ।

ବେଦା ସବିତା ଛନ୍ଦାସି ସାବିତ୍ରୀ । ଯତ୍ର ହ୍ୟେବ ବେଦୱ୍ତତ୍ୱଛନ୍ଦାସି ଯତ୍ରବୈ ଛନ୍ଦାସି ତଦ୍ବେଦା ଇତି ।ଏତେ ଦ୍ୱେଯୋନୀଏକଂ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୧୧

ବେଦ ସବିତା, ଛନ୍ଦ ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ବେଦ ଅଛି ସେଠାରେ ଛନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଅଛି ଓ ଯେଉଠି ଛନ୍ଦ ଅଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ବେଦ ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ଯଜ୍ଜ ଏବ ସବିତା ଦକ୍ଷୀଣା ସାବିତ୍ରୀ ।ଯତ୍ର ହ୍ୟେବ ଯଜ୍ଜୟଦ୍ଦକ୍ଷୀଣା ଯତ୍ର ବି ଦକ୍ଷୀଣାୟଦ୍ଯଜ୍ଜ ଇତି । ।ଏତେ ଦ୍ୱେ ଯୋନୀଏକଂ ମିଥୁନମ୍ ॥ ୧୨

ଯଜ୍ଜ ସବିତା, ଦକ୍ଷୀଣା ସାବିତ୍ରୀ । ଯେଉଁଠି ଯଜ୍ଜ ଅଛି ସେଠାରେ ଦକ୍ଷୀଣା ମଧ୍ୟ ଅଛି ଓ ଯେଉଠି ଦକ୍ଷୀଣା ଅଛି ସେଠାରେ ମଧ୍ୟ ଯଜ୍ଜ ଅଛି । ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ଦୁଇ ଯୋନୀ ଓ ଏକ ମିଥୁନ ।

ଏତଦ୍ଧ ସ୍ମୈତତ୍ୱିଦ୍ୱାଂସମୋପକାରୀମାସୟୁର୍ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ତେ ସଂସ୍ଥିତ ଇତି । ଅଥୈତ ଆସୟୁରାଚିତ ଇବ ଚିତୋ ବଭୁବ ଅଥୋହ୍ୱାୟ ପ୍ରାବ୍ରାଜୀଦୀତି । ଏତ୍ୱା ଅଙ୍ଘ ବେଦ ନୈତାସୁ ଯୋନିଷ୍ପେତ ଏତେଭ୍ୟୋ ବା ମିଥୁନେଭ୍ୟଃ ସୟୂତୋ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ମମ ପୂରାପୁଷଃ ପ୍ରେୟାଦିତି ।

ଏହା ଶୁଣି ମୈତ୍ରେୟ କହିଲେ ହେ ବିଦ୍ୱାନ୍ ଓ ପରୋପକାରୀ । ଏ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ଆପଣଙ୍କ ସେବାରେ ଆସି ଜ୍ଞାନରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇ ଗଲି । ଏହାପରେ ସେ ସେଠାରୁ ଉଠିଗଲେ । ପୁଣି କହିଲେ , ଏବେ ମୁଁ ସବୁ ଜାଣିଗଲି । ଏହି ଯୋନିସବୁ ଓ ମିଥୁନର ସଂସ୍କର୍ଶରେ ଆସିଲେ ମୋର କୌଣସି ଶିଷ୍ୟ ଅଳ୍ପାୟୁ ହେବେ ନାହିଁ ।

ମୌଦଗଲ୍ୟଙ୍କ ଶରଣରେ ଆସିବା ପରେ ମୈତ୍ରେୟଙ୍କ ପ୍ରଥମ ପ୍ରଶ୍ନ ଥିଲା ସବିତା କିଏ ଓ ସାବିତ୍ରୀ କିଏ । ମହର୍ଷି ମୌଦଗଲ୍ୟ ପ୍ରଶ୍ନୋତ୍ତର ଆକାରରେ କହିଲେ , ଯିଏ ସବିତା ସେହି ସାବିତ୍ରୀ ଓ ସେ ଦ୍ୱୟଙ୍କ ଅବିଛିନ୍ନ ସୟନ୍ଧ ରହିଛି । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଦେବତା ସବିତା ହୋଇଥିବା ହେତୁ ମନ୍ତ୍ରରବିଷୟ ହିଁ ସବିତା ଓ ସବିତାଙ୍କ ପ୍ରାଧାନ୍ୟତା କାରଣରୁ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଅନ୍ୟ ନାମ ସାବିତ୍ରୀ । ସେମାନେ ପରୟ୍ବରର ପରିପୂରକ । ଏକ କେନ୍ଦ୍ର ହେଲେ ଅନ୍ୟଟି ଶକ୍ତି , ଏହିପରି ସେ ଦ୍ୱୟ ଏକ ଯୋଡା ଅଟନ୍ତି ।

-

ଶକ୍ତିର ବିୟାର ନ ହେବା ଯାଏ ତାର ମୂଲ୍ୟାଙ୍କନ କରାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ପରମାଣୁ ଶକ୍ତି ଅନନ୍ତ ଓ ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ପରମାଣୁ ବିଷ୍ଟୋଟନ ହେଲେ ପ୍ରଳୟ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଯାଏ , ଏହା ହିଁ ଶକ୍ତିର ବିୟାର । ଯେଉଁପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବିଷ୍ଟୋଟ ନ ହୋଇଛି ବା ଶକ୍ତିର ବିୟାର ବା ପ୍ରକଟିକରଣ ନ ହୋଇଛି ତାର ଅଥିତ୍ୱ ଅନୁଭବ କରି ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ସେହି ହିସାବରେ ସବିତା କହନ୍ତି ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଓ ସାବିତ୍ରୀ କହନ୍ତି ତାଙ୍କ ଶକ୍ତିକୁ । ସବିତା ଓ ସାବିତ୍ରୀ ଭିନ୍ନ ନୁହନ୍ତି ବଙ୍ ଏକ ଜୋଡା ବା ମିଥୁନ । ସେଥିପାଇଁ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଅଚିନ୍ୟ, ଅଞ୍ଜୟ, ନିର୍ଲିପ୍ତ, ନିରାକାର ପରମାତ୍ମା , ଏପରି ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇ ପାରିଛନ୍ତି ଯେ କେହି ବି ପ୍ରଯତ୍ନ କରି ତାଙ୍କ କୃପା ଲାଭ କରି ପାରିବ । ଏହି ଗୁଢ ତତ୍ୱକୁ ଉପନିଷଦକାରମାନେ ବିଭିନ୍ନ ଉଦାହରଣ ମାଧ୍ୟମରେ ଏପରି ସୁବୋଧ କରାଇ ଛନ୍ତି ଯେ ତାହା ସହଜରେ ଜଣେ ଗ୍ରହଣ କରି ପାରିବ ।

ମନ ସବିତା, ବାକ୍ ସାବିତ୍ରୀ, ଏହିପରି ବାର ଜୋଡା ମିଥୁନର ଉଦାହରଣ ଦେଇ ଉପନିଷଦକାରମାନେ କହିଛନ୍ତି ଯେ କୌଣସି ବୟୁ ଏକା ବିୟାର ହୋଇ ପାରନ୍ତି ନାହିଁ ବା ପ୍ରକାଶ ହୋଇ ପାରନ୍ତି ନାହିଁ ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କର ଶକ୍ତି ସହିତ ମିଥୁନ ବା ଯଗ୍ମତ୍ୱ ଆବଶ୍ୟକ । ଅବ୍ୟକ୍ତ ବୟୁ ସେତିକି ବେଳେ ବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଯେତେବେଳେ ତାର ଶକ୍ତିର ପ୍ରକଟିକରଣ ହୋଇଯାଏ । ସେହିପରି ଅବ୍ୟକ୍ତ ପରମାତ୍ମା ସବିତା ତାଙ୍କର ଶକ୍ତି ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକଟ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ଏହି ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ଯେ କେହି ତାଙ୍କ ସାମୀପ୍ୟ ଲାଭ କରିପାରିବ । ଜୀବ, ମାୟା ଶକ୍ତି ପ୍ରଭାବରୁ ଅବ୍ୟକ୍ତରୁ ବ୍ୟକ୍ତ ହୋଇ ପାରିଛି । ମିଥୁନକୁ ବା ଯୁଗ୍ମତ୍ୱକୁ ହେୟ ଜ୍ଞାନ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ବଙ୍ ମନୁଷ୍ୟର କ୍ରିୟାଶୀଳତା ବିୟାର କରିବା ପାଇଁ ତାହାର ଏକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ମନୁଷ୍ୟ ସ୍ୱୟଂ ଏକା ଏକା ବିକସିତ ହୋଇ ପାରିବ

ନାହିଁ , ତାର ଶକ୍ତିକୁ ବିୟାର କରିବାକୁ ହେବ । ଯେ ନିଜ ଶକ୍ତିକୁ ବିୟାର କରିଥାନ୍ତି ସେ ଉନ୍ତି ଦିଗରେ ଅଗସର ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଶକ୍ତି ଓ ଶକ୍ତିମାନ୍ ପରୟର ଆଶ୍ରୀତ ଓ ପରସ୍କର ଓଡପ୍ରୋତ । ସବିତା ଯେପରି ନିଜ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ସହିତ ଓଡପ୍ରୋତ ସେପରି ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ସହିତ ତାର ବହୁମୁଖି ମିଥୁନରେ ବା ବହୁମୁଖି ଶକ୍ତିରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବା ଉଚିତ । ଯାହାର ଯେତେ ମିଥୁନ ସେ ସେତେ ପରିମାଣରେ ସୁଖି ।

ଏହି ଶକ୍ତି ଓ ଶକ୍ତିମାନ୍ ରହସ୍ୟ ଜାଣି ମୈତ୍ରେୟ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇଗଲେ ଓ କହିଲେ , ମହର୍ଷିଙ୍କର ଏ ଶିଷ୍ୟ ବାୟବିକରୂପେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାନ ଲାଭକଲା । ମୁଁ ଓ ମୋ ଶିଷ୍ୟମାନେ ଏହି ସମୟ ଯୋନି ଓ ମିଥୁନର ରହସ୍ୟ ଜାଣି କେବେ ବି ଅନ୍ଥାୟୁ ହେବୁ ନାହିଁ । ଏହି ଶକ୍ତିକୁ ନିଜର ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ଅଙ୍ଗ ମାନି, କେବେ ବି ଦୂରୁପଯୋଗ କରିବୁ ନାହୁଁ । ଏହି ଶକ୍ତି ଓ ଶକ୍ତିମାନ୍ ରହସ୍ୟର ସଦୁପଯୋଗକରି ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ କରିବା ସହିତ, ପୂର୍ବଜମାନେ ଅଧିକ ଆୟୁର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ପାରିଥିଲେ ।

ବ୍ରହ୍ମ ହ୍ୟେଦଂ ଶ୍ରିୟଂ ପ୍ରତିଷ୍ଠାମାୟତନମୈକ୍ଷତ ତତ୍ତପସ୍ୟ ଯଦି ତଦ୍ବ୍ରତେ ଧିୟେତ ତତ୍ ସତ୍ୟେ ପ୍ରତ୍ୟତିଷ୍ଠତ୍ । ସ ସବିତା ସାବିତ୍ର୍ୟା ବ୍ରାହ୍ମଣଂ ସୃଷ୍ଟା ତତ୍ ସାବିତ୍ରୀଂ ପର୍ଯ୍ୟଦଧାତ୍ ତସ୍ତବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟଂ ଇତି ସାବିତ୍ର୍ୟାଃ ପ୍ରଥମଃ ପାଦଃ ।

ଶ୍ରୀ ପ୍ରତିଷା ଓ ଆୟତନକୁ ଦେଖି ବ୍ରହ୍ମ କହିଲେ , ତପ କର, ଯଦି ତପର ବ୍ରତକୁ ଧାରଣ କରାଯାଏ ବା ନିଷାରେ ପାଳନ କରାଯାଏ ତେବେ ସତ୍ୟର ପ୍ରତିଷା ହୋଇ ପାରିବ । ସେହି ସବିତା, ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରାହ୍ମଣ ସୃଷ୍ଟିକଲେ .----

-

ଓ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କୁ ଧାରଣ କରି ରହିଲେ । ତତ୍ସବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟ ଏହା ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରଥମ ପାଦ ।

ପୃଥିବ୍ୟର୍ଚ ସମଦଧାତ୍ । ରଚା ଅଗ୍ନିମ୍ । ଅଗ୍ନିନା ଶ୍ରିୟମ୍ । ଶ୍ରିୟା ସ୍ତୀୟମ୍ । ସ୍ତୀୟା ମିଥୁନମ୍ ।ମିଥୁନେନ ପ୍ରଜାମ୍ । ପ୍ରଜାୟା କର୍ମମ୍ । କର୍ମଣା ତପଃ । ତପସା ସତ୍ୟମ୍ । ସତ୍ୟେନ ବ୍ରହ୍ମ । ବ୍ରହ୍ମଣା ବ୍ରାହ୍ମଣମ୍ । ବ୍ରାହ୍ମଣେନ ବ୍ରତମ୍ । ବ୍ରତେନ ବୈ ବ୍ରାହ୍ମଣଃ ସଂଶିତୋ ଭବତି , ଅଶୂନ୍ୟୋ ଭବତି, ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନୋ ଭବତି । ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନୋ ସେୟ ତନ୍ତୁରବିଚ୍ଛିଙ୍ଗ ଜୀବନଂ ଭବତୀତି । ଯ ଏବ ବେଦ ଯସ୍ୟେବଂ ବିଦ୍ୱାନେବମେଙ ସାବିତ୍ୟା ପ୍ରଥମଂ ପାଦଂ ବ୍ୟାଚଷ୍ଟେ ।

ପୃଥିବୀ ସହିତ ରକ୍ କୁ ଯୋଡାରୂପେ ଯୁକ୍ତ କଲେ । ରକ୍ ସହିତ ଅଗ୍ନି,ଅଗ୍ନିସହିତ ଶ୍ରୀ ,ଶ୍ରୀ ସହିତ ସ୍ତୀ , ସ୍ତୀ ସହିତ ମିଥୁନ , ମିଥୁନ ସହିତ ପ୍ରଜାକୁ, ପ୍ରଜା ସହିତ କର୍ମକୁ , କର୍ମ ସହିତ ତପକୁ ,ତପ ସହିତ ସତ୍ୟକୁ , ସତ୍ୟ ସହିତ ବ୍ରହ୍ମ କୁ , ବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ବ୍ରାହ୍ମଣକୁ , ବ୍ରାହ୍ମଣ ସହିତ ବ୍ରତକୁ ଜୋଡା ଭାବେ ଗ୍ରହଣ କଲେ ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣ ବ୍ରତରେ ତୀକ୍ଷ୍ମ ହେଲେ ,ପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ହେଲେ । ଯେଉଁ ବିଦ୍ୱାନ ଏ ପ୍ରକାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିପାରେ ତାର ବଂଶ ଓ ତାର ଜୀବନ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ହୋଇଯାଏ ।

ବ୍ରହ୍ମ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅନ୍ତର୍ମୁଖି ରହିଥିଲେ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ଥିଲା ନାହିଁ । ଯେତେବେଳେ ତାଙ୍କର ଏକରୁ ଅନେକ ହେବାର କଳ୍ପନା ବା ଇଚ୍ଛାରୂପକ ଶକ୍ତି ସହିତ ମିଥୁନ ହେଲା,ସେତେବେଳେ ସେହି ମିଥୁନ କାରଣରୁ ସଂସାର ଉତ୍ପନ୍ନ ସୟବ ହେଲା । ବ୍ରହ୍ମ ସୃଷ୍ଟିରେ ଯେଉଁ ତିନୋଟି ବସ୍ତୁ ଦେଖିଲେ , ତାହା ହେଲା ଶ୍ରୀ, ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଓ ଆୟତନ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନ । ଏହି

ବିଲକ୍ଷଣ ସୁଖ ସମୃଦ୍ଧି ଲାଭ କରିବାର ରହସ୍ୟ ଉଦ୍ଧାଟନ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବ୍ରହ୍ମ କହିଲେ ତପ କର ଅର୍ଥାତ ତନ୍ମୟତା ପୂର୍ବକ ଶ୍ରମ କର । ଯଦି ତପର ବ୍ରତ ଧାରଣ କରାଯାଏ,ତପକୁ ରୁଚିପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ଶ୍ରମଶୀଳତାକୁ ନିଜର ସ୍ୱଭାବରେ ମିଶାଇ ଦିଆଯାଏ, ତେବେ ମନୁଷ୍ୟ ଅବଶ୍ୟ ସତ୍ୟରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୋଇଯିବ,ଅବଶ୍ୟ ହି ଉଚିତ ମାର୍ଗରେ ଚାଲିବାକୁ ଲାଗିବ ଓ ଶେଷରେ ଅବଶ୍ୟ ହି ଅଭିଷ୍ଟ ଫଳ ଲାଭ କରିପାରିବ । ସବିତା ବା ପରମାତ୍ମା ନିଜର ସତ୍ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ବ୍ରାହ୍ମଣ ସୃଷ୍ଟି କଲେ ଯେ ଏହି ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ରହିଲେ । ତେଣୁ ଯେ ବ୍ୟକ୍ତି ବ୍ରହ୍ମ ପରାୟଣ ହେଲେ ସେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ହେଲେ । ଏପରି ବ୍ୟକ୍ତି ଇଶ୍ୱରୀୟ ଦିବ୍ୟ ଭାବ ଓ ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ଧାରଣ କରି ଓ ତାର ସଦୁପଯୋଗ କରି ଲାଭାନ୍ସିତ ହେଲେ । ଅନ୍ୟ କେହି ଏହି ଶକ୍ତିର ଅଧିକାରି ନୁହନ୍ତି । ଯେ ବଳ ପୂର୍ବକ ଏ ଶକ୍ତିକୁ ଅଧିକାର କରିବେ ସେ ଲାଭାନ୍ସିତ ତ ହେବେ ନାହିଁ , ପରିବର୍ତ୍ତେ ବିପତ୍ତିର ଶିକାର ହେବେ ଓ ଅନ୍ୟକୁ ବିପଦରେ ପକାଇ ଦେବେ । ଅଯୋଗ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ନିକଟରେ କୌଣସି ଦିବ୍ୟ ବୟୁ ଅଧିକ ସମୟ ରହିପାରେ ନାହିଁ , ଏହା ହିଁ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ।

ଯେ ବ୍ରାହ୍ମଣ, ଯେ ବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରକୃତି ବିଶିଷ୍ଟ, ପରମାତ୍ମା ତାଙ୍କୁ ହିଁ ସ୍ଥାୟୀ ରୂପେ ଶ୍ରୀ, ପ୍ରତିଷା ଓ ଆୟତନ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନର ଅଧିକାରୀ କରିଛନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଯାହାକୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ହେବାକୁ ଅଛି ଓ ଏହି ତ୍ରୀ ଶକ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହେବାକୁ ଅଛି, ତାକୁ ତାର ଗୁଣ କର୍ମ ଓ ସ୍ୱଭାବରେ ବ୍ରାହ୍ମୀ ଭାବର ପ୍ରାଧାନ୍ୟତା ରଖିବାକୁ ହେବ । ତେଣୁ ସବିତା ବରଦାନ ସ୍ୱରୂପ ସକଳ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ପ୍ରେରଣା ଓ ପରାମର୍ଶ ଦିଅନ୍ତି ଯେ,ତପଦ୍ୱାରା , ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା, ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା, ପେମ ଦ୍ୱାରା ଓ ନ୍ୟାୟ ଦ୍ୱାରା ବାହୁଣ ହେବାକୁ ଯତ୍ରବାନ୍ ହେବାକୁ ,

ଯା ଫଳରେ ସଂସାରରେ ଏହି ଡିନୋଟି ଦିବ୍ୟ ସୁଖର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ପାରିବ ।

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ତିନି ବ୍ୟାହୃତି ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ତିନି ପାଦ ଆବିର୍ଭୂତ । ତାଙ୍କ ପ୍ରଥମ ପାଦ 'ତହ୍ସବିତୁର୍ବରେଶ୍ୟ' ର ପ୍ରତିନିଧି ଭୂଃ ଯେ ପୃଥ୍ୱୀଲୋକର ପରିଚାୟକ । ପୃଥ୍ୱୀ ସହିତ ପୃଥ୍ୱୀ ନିବାସୀଙ୍କୁ ସୟନ୍ଧିତ କଲେ , ରକ୍ ସହିତ ଜ୍ଞାନକୁ ସୟନ୍ଧିତ କଲେ , ଜ୍ଞାନ ସହିତ ଅଗ୍ନି ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ରିୟା, ଅଗ୍ନି ସହିତ ଶ୍ରୀ ଅର୍ଥାତ୍ କ୍ରିୟା ସହିତ ବୈଭବକୁ ସୟନ୍ଧିତ କଲେ , ଶ୍ରୀ ସହିତ ସ୍ତୀ ଅର୍ଥାତ୍ ବୈଭବ ସହିତ ତୃତ୍ତିକୁ ସୟନ୍ଧିତ କଲେ, ସ୍ତୀ ଅର୍ଥାତ୍ ତୃତ୍ତି ସହିତ ମିଥୁନ ଏକ କୋଡା ହୋଇ ମୈତ୍ରୀ ହେଲା, ମୈତ୍ରୀ ରୁ ପ୍ରକା ଅର୍ଥାତ୍ ବହୁକନ ସୟନ୍ଧ ସ୍ଥାପିତ ହେଲା, ବହୁକନ ସହଯୋଗରେ କର୍ମ ହେଲା, ସତ୍ କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ତପ ପାଇଁ ସାହସ ହେଲା, ତପରୁ ସତ୍ୟମାର୍ଗ ମିଳିଗଲା, ସତ୍ୟମାର୍ଗ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତି ସୟବ ହେଲା, ବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତିରୁ ମନୁଷ୍ୟକୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ କୁହାଗଲା । ବ୍ରାହ୍ମଣ, ବ୍ରତ ଓ ଆଦର୍ଶବାଦି ଆଚରଣର ପ୍ରତିଜ୍ଞାକଲା । ଏହିପରି ଭାବରେ ଯାହାର ଜୀବନ ଆଦର୍ଶବାଦି ଆଚରଣ, ପ୍ରତିଜ୍ଞାରେ ଓଡପ୍ରୋତ ଭାବରେ ତିଷିରହେ, ତାହାର ତୀକ୍ଷ୍ମତା, କ୍ରିୟାଶୀଳତା, ପୂର୍ଣ୍ଣତା କେବେ ବି ଖଣ୍ଡିତ ହେବନାହିଁ।

ଯେ ଏହିପ୍ରକାର ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସୟନ୍ଧରେ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରିବାର ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିଥାନ୍ତି, ତାହାଙ୍କ ଜୀବନ ଓ ବଂଶ କେବେ ବିଚ୍ଛିନ୍ନ ବା ଖଣ୍ଡିତ ହୋଇ ନ ଥାଏ । ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆବୃତ୍ତ ହୋଇଥାଏ ତାହାକୁ ପରମାତ୍ମା ଶ୍ରୀ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଓ ଜ୍ଞାନ ରୂପକ ତିନି ରତ୍ନର ଅଧିକାରୀ କରିଥାନ୍ତି । ତା ଅର୍ଥ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ମାହାତ୍ୟୁର ଯେ ଉପରୋକ୍ତ ତିନି

-

ରତ୍ନର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଥାଏ ସେ ବ୍ରାହ୍ମଣତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ କରି , ଭୌତିକ ଓ ଆତ୍ୱିକ ଆନନ୍ଦ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ ।

ଯିଏ ଜାଣିପାରେ ଯେ, ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରଥମ ପାଦର ବାୟବିକ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି ମାନବ ଜୀବନକୁ ଆଦର୍ଶବାଦ ପ୍ରତିଜ୍ଞାରେ ଓଡପ୍ରୋଡ କରିବା, ସେ ହିଁ କେବଳ ଏହି ଜ୍ଞାନର ବାୟବିକ ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଜାଣି ପାରିବ । ଯେ ଏହି ଜ୍ଞାନକୁ ନିଜର ଜୀବନରେ ବ୍ୟବହାରିକ ଆଚରଣ କରି ପାରିଛି ତାହାର ଜୀବନ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ବା ଅଖଞ୍ଚିତ ହୋଇପାରିବ । ଜୀବନସାରା ସେ ପଥ ଭ୍ରଷ୍ଟ ହେବନାହିଁ କି ତାର ବଂଶ କେବେ ଖଣ୍ଡିତ ହେବନାହିଁ । ଏହି ଦିବ୍ୟଭାବନା ଓ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନତା ଜନ୍ମ ଜନ୍ମାନ୍ତରରେ ଅତୃଟ ରହିବ ।

ଭର୍ଗୋ ଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି ଇତି ସାବିତ୍ୟା ଦ୍ୱିତୀୟଃ ପାଦଃ । ଅନ୍ତରିକ୍ଷେଣ ଯଜୁଃ ସମଦଧାତ୍, ଯଜୁଷା ବାୟୂମ୍ , ବାୟୁନା ଅଭ୍ରମ୍ । ଅଭ୍ରେଶ ବର୍ଷମ୍ , ବର୍ଷଶୋଷଧିବନସ୍କତିନ୍ ,ଔଷଧି ବନସ୍ତିଭିଃ ପଶୁନ୍ ପଶୁଭିଃ କର୍ମ, କର୍ମଣା ତପଃ, ତପସା ସତ୍ୟମ୍, ସତ୍ୟେନ ବ୍ରହ୍ମ, ବ୍ରହ୍ମଣା ବ୍ରାହ୍ମଣମ୍ , ବ୍ରାହ୍ମଣେନ ବ୍ରତମ୍ ,ବ୍ରତେନ ବୈ ବ୍ରାହ୍ମଣଃ ସଂଶିତୋ ଭବତି ଅଶୂନ୍ୟଭବତ୍ୟବିଚ୍ଛିନ୍ନ ଭବତି । ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନୋଽସ୍ୟ ତନ୍ତୁରବିଚ୍ଛିନ୍ନ ଜୀବନଂ ଭବତି,ଯ ଏବଂ ବେଦ ଯଣ୍ଟୈବଂ ବିଦ୍ୱାନେବମେଙ ସାବିତ୍ର୍ୟା ଦ୍ୱିତୀୟଂ ପାଙ୍ ବ୍ୟାଚଷ୍ଟେ ।

ଭର୍ଗୋ ଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି , ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ଦ୍ୱିତୀୟ ପାଦ । ଅନ୍ତରିକ୍ଷକୁ ଯଜୁଃ ସହିତ ଯୁକ୍ତ କରୁଛି, ଯଜୁର୍ବେଦ ସହିତ ବାୟୁକୁ ଯୁକ୍ତ କରୁଛି,ବାୟୁ ଦ୍ୱାରା

-

ମେଘ , ମେଘ ଦ୍ୱାରା ବର୍ଷା ,ବର୍ଷା ଦ୍ୱାରା ଔଷଧ ଓ ବନସ୍କତି, ଔଷଧ ଓ ବନସ୍କତି ଦ୍ୱାରା ପଶୁ ବା ଜୀବଗଣ, ଜୀବ ଦ୍ୱାରା କର୍ମ, କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ତପ , ତପ ଦ୍ୱାରା ସତ୍ୟ , ସତ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରହ୍ମ , ବ୍ରହ୍ମ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରାହ୍ମଣ ,ବ୍ରାହ୍ମଣ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରତ ଏବଂ ବ୍ରତରୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ତାଷ୍ଟ୍ର, ପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ଯେ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ଦ୍ୱିତୀୟ ପାଦ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରି ଏହି ଜ୍ଞାନର ବାୟବିକତା ଜାଣିପାରେ ତାହାର ବଂଶ ତଥା ଜୀବନ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ବା ଅଖଣ୍ଡିତ ହୋଇଥାଏ ।

ପ୍ରଥମ କାଣ୍ଡିକାରେ ଭୂଃ ପୃଥିବୀକୁ ରକ୍ ବେଦ ସହିତ ସୟନ୍ଧିତ କରି ପ୍ରଥମ ପଦର ରହସ୍ୟ ଉନ୍ନୋଚିତ ହୋଇଥିଲା, ଏବେ ଦ୍ୱିତୀୟ ପଦ ଭୁବଃ ଅନ୍ତରିକ୍ଷକୁ ଯଜୁର୍ବେଦ ସହିତ ସୟନ୍ଧିତ କରାଯାଇଛି । ଯଜୁଃ କହନ୍ତି ଯଜ୍ଜକୁ ଓ ଯଜ୍ଜ କହନ୍ତି ପରମାର୍ଥକୁ । ପ୍ରଥମ କାଣ୍ଡିକାରେ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଆଦର୍ଶ ଜୀବନ ପ୍ରାପ୍ତିର ଉପାୟ କୁହା ଯାଇଥିଲା । ଦ୍ୱିତୀୟ କାଣ୍ଡିକାରେ ଯଜ୍ଜ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରତମୟ ଜୀବନ ଶୃଙ୍ଖଳା ବର୍ଣ୍ଣନ କରା ଯାଇଛି ।

ଭୁବଃ ସହିତ ବା ଅନ୍ତରିକ୍ଷ ସହିତ ଯକୁର୍ବେଦକୁ ସମ୍ଦନ୍ଧିତ କରା ଯାଇଛି , ଯକୁର୍ବେଦ ସହିତ ବାୟୁକୁ ସମ୍ଦନ୍ଧିତ କରା ଯାଇଛି ,ସେହିପରି ବାୟୁ ସହିତ ମେଘ, ମେଘ ସହିତ ବର୍ଷା, ବର୍ଷା ଦ୍ୱାରା ଔଷଧି ଓ ବନସ୍ଧତି , ଔଷଧି ଓ ବନସ୍ତି , ଔଷଧି ଓ ବନସ୍ଧତି ଦ୍ୱାରା ପଶୁମାନଙ୍କୁ ସମ୍ଦନ୍ଧିତ କରା ଯାଇଛି । ଗୀତାରେ ମଧ୍ୟ ସଂସାରର ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ ଚକ୍ର ଏହିପରି ବର୍ଣ୍ଣନ ହୋଇଛି । ଯଜ୍ଞହେଲେ ବାୟୁ ଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ । ସେହି ବାୟୁ ସମ୍ପର୍କରେ ଆସି ସମୟଙ୍କ ଠାରେ ଗୁଣଦାୟକ ଜଳ ବର୍ଷଣ ହୁଏ । ସେହିଥିରୁ ବୃକ୍ଷଲତା, ବନସ୍ପତି, ଶ୍ରେଷ ତତ୍ତ୍ୱବାଲା ପଶୁ ହୋଇଥାବି , ଏ ସବୁକୁ ଉପଯୋଗ କରି ମନୁଷ୍ୟର ମନ ଶ୍ରେଷତ୍ୱରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ଶ୍ରେଷ ମନ ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରେଷ କର୍ମ ହୋଇଥାଏ । ମନରେ କର୍ମକୁ , କର୍ମରେ ସତ୍ୟକୁ, ସତ୍ୟରେ ବ୍ରହ୍ମକୁ , ବ୍ରହ୍ମରେ ବ୍ରାହ୍ମଣକୁ ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣ

-

ସହିତ ବ୍ରତକୁ ସମ୍ପନ୍ଧିତ କରା ଯାଇଛି । ଶେଷରେ ବ୍ରତ ଧାରଣ କରି ବ୍ରାହ୍ମଣ ତୀଷ୍ଣ, ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ବଂଶ ହୋଇଯାଏ । ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରଥମ କାଣ୍ଡିକା ଅନୁସାରେ, ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରାହ୍ମଣ ଯାହା ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରେ ତାହା ମଧ୍ୟ ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରେଷ କର୍ମ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରେ ବୋଲି ଦ୍ୱିତୀୟ କାଣ୍ଡିକା ସୁଚାଇ ଦେଉଛି । ଅବ୍ୟବରଣ ରୁ ବାହାରୁଥିବା ଉଚ୍ଚ ସଭାବନା ସମୟ ଅନ୍ତରିଷ୍ଠ, ବାୟୁମଣ୍ଡଳ ଓ ପରିବେଶକୁ ସତ୍ମୟ କରିଦିଏ । ସେହି ପରିବେଶରେ ରହୁଥିବା ସକଳ ମନୁଷ୍ୟ ଓ ବସ୍ତୁ ସତ୍ଚିନ୍ତାରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ସତ୍ପରାୟଣ ଓ ବ୍ରତବାନ୍ ହୋଇ ତୀଷ୍ଣ, ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ବଂଶ ହୋଇଯାଏ । ଏହା ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଦ୍ୱିତୀୟ ଚରଣର ତାପୂର୍ଯ୍ୟ ।

ଧିୟୋ ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାଦିତି ସାବିତ୍ୟା ସ୍ଟୃତୀୟଃ ପାଦଃ । ଦିବା ସାମ ସମଦଧାତ୍ ସାମ୍ନାଽଦିତ୍ୟମ୍ ,ଆଦିତ୍ୟେନ ରଶ୍ମିନ୍ ,ରଶ୍ମିଭିବିର୍ଷମ୍ ବର୍ଷଣୋଷଧିବନୟତୀନ୍ , ଔଷଧିବନୟତୀଭିଃ ପଶୂନ୍ , ପଶୁଭିଃ କର୍ମ, କର୍ମଣା ତପଃ, ତପସା ସତ୍ୟମ୍ ,ସତ୍ୟେନ ବ୍ରହ୍ମ, ବ୍ରହ୍ମଣା ବ୍ରାହ୍ମଣମ୍ , ବ୍ରାହ୍ମଣେନ ବ୍ରତମ୍ , ବ୍ରତେନ ବୈ ବ୍ରାହ୍ମଣଃ ,ସଂଶିତୋ ଭବତ୍ୟଶୂନ୍ୟୋଭବତ୍ୟବିଚ୍ଛିନ୍ନ ଭବତି । ଅବିଛିନ୍ନୋईସ୍ୟ ତନ୍ତୁରବିଚ୍ଛିନ୍ନ ଜୀବନ୍ମ ଭବତି ଯ ଏବଂ ବେଦ, ଯଣ୍ଟୈବଂ ବିଦ୍ୱାନେବମେତଂ ସାବିତ୍ୟାସ୍ତ୍ରମୟଂ ପାଦଂ ବ୍ୟାଚଷ୍ଟେ।

ଦ୍ୟୁଲୋକରୁ ସାମବେଦ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଲେ,ସାମବେଦରୁ ଆଦିତ୍ୟ, ଆଦିତ୍ୟଙ୍କ ଠାରୁ ରଶ୍ମି , ରଶ୍ମିରୁ ବର୍ଷା , ବର୍ଷାରୁ ଔଷଧ ଓ ବନୟତି, ଔଷଧ ଓ ବନୟତି ରୁ ପଶୁଗଣ, ପଶୁଗଣରୁ କର୍ମ, କର୍ମ ରୁ ତପ ,ତପ ରୁ ସତ୍ୟ ,ସତ୍ୟ ରୁ ବ୍ରହ୍ମ \_\_\_\_\_

,ବ୍ରହ୍ମ ରୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ , ବ୍ରାହ୍ମଣ ଦ୍ୱାରା ବ୍ରତ ଏଙ ବ୍ରତରୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ, ତାକ୍ଷ୍ମ, ପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ବଂଶ ହୋଇଥାଏ ।

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ତୃତୀୟ ପାଦ ସ୍ୱଃ ଓ ସ୍ୱଃ କୁ ଦ୍ୟୁଲୋକ କହନ୍ତି । ଦ୍ୟୁଲୋକକୁ ସାମବେଦ ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ କରାଗଲା । ସାମବେଦରୁ ଆଦିତ୍ୟ, ଆଦିତ୍ୟଙ୍କ ଠାରୁ ରଶ୍ମି , ରଶ୍ମିରୁ ବର୍ଷା , ବର୍ଷାରୁ ଔଷଧ ଓ ବନସ୍କତି, ଔଷଧ ଓ ବନସ୍କତି ରୁ ପଶୁଗଣଙ୍କୁ ସୟନ୍ଧିତ କରାଗଲା । ଏହି ସମୟ ପ୍ରୟୋଗ କରି ଆଗ କାଣ୍ଡିକାରେ ବର୍ଣ୍ଣନ ହେଲାପରି ମନୁଷ୍ୟ ତୀକ୍ଷ୍ଣ,ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ, ବ୍ରତାଚାରୀ ହୋଇ ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ଜୀବନ ତଥା ଅବିଚ୍ଛିନ୍ନ ବଂଶବାଲା ହୋଇଗଲେ ।

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଏହି ତିନି ପାଦରୁ ତିନି ବେଦର ଉତ୍ପତ୍ତି ଓ ତାହା ତିନି ଲୋକର ପ୍ରତୀକ । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ତିନିପାଦ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ ଦ୍ୱାରା ଏହି ତିନି ଲୋକରୁ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ସାମଗ୍ରୀ ଆକର୍ଷଣ କରି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ସର୍ବଦା ସୁଖି ରହିପାରେ ଓ ଶ୍ରୀ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଓ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିଥାଏ । ଏ ସବୁ ବ୍ୟକ୍ତିକେନ୍ଦ୍ରିକ ନୁହେଁ, ଏହା ଜାଗତିକ ଓ ସାର୍ବଜନିକ ଲାଭ ଦାୟକ । ଏହା ହିଁ ତ୍ରୀପଦା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ରହସ୍ୟ ।

ବ୍ରହ୍ମଣା ଆକାଶମଭିପନ୍ନ ଗ୍ରସିଙ ପରାମୃଷ୍ଟମ୍,ଆକାଶେନ ବାୟୁରଭିପନ୍ନୋ ଗ୍ରସିତଃ ପରାମୃଷ୍ଣେ । ବାୟୁନା ଜ୍ୟୋତିରଭିପନ୍ନଂ ଗ୍ରସିଙ ପରାମୃଷ୍ଟମ୍ । ଜ୍ୟୋତିଷାପୋଃଭିପନ୍ନା ଗ୍ରସିତା ପରାମୃଷ୍ଟା । ଅଭିଭୂମିରଭିପନ୍ନା ଗ୍ରସିତା ପରାମୃଷ୍ଟା ।ଭୂମ୍ୟାନ୍ନମଭିପନ୍ନା ଗ୍ରସିତା ପରାମୃଷ୍ଟା,ଅନ୍ନେନ ପ୍ରାଣୋଃଭିପନ୍ନୋ ଗ୍ରସିତଃ ପରାମୃଷ୍ଟଃ । ପ୍ରାଣେନ ମନୋଃଭିପନ୍ନଂ ଗ୍ରସିଙ ପରାମୃଷ୍ଟମ୍ । ମନସା ବାଗଭିପନ୍ନା ଗ୍ରସିତା ପରାମୃଷ୍ଟା ।ବାଚା ବେଦା ଅଭିପନ୍ନା ଗ୍ରସିତାଃ ପରାମୃଷ୍ଟା ।

.....

ବେଦୈଯଜ୍ଜୋଃଭିପନ୍ନୋ ଗ୍ରସିତଃ ପରାମୃଷ୍ଟଃ । ତାନିହ ବା ଏତାନି ଦ୍ୱାଦଶ ମହାଭୂତାନ୍ୟେବଂ ବିଧି ପ୍ରତିଷିତାନି ତେଷାଂ ଯଜ୍ଜ ପରାଧ୍ୟଃ ।

ଅଭିପନ୍ନ ଅର୍ଥାତ୍ ପ୍ରାପ୍ତପାଇଁ ଯତ୍ନବାନ୍ ହେବା , ଗ୍ରସିତ ଅର୍ଥାତ୍ ଓଡପ୍ରୋତ ହେବା ବା ବୋଧଗମ୍ୟ ହେବା, ପରାମୃଷ୍ଟ ଅର୍ଥାତ୍ ଅନୁଭବି ବା ଆଚ୍ଛାଦିତ ହେବା । ମନ୍ତ୍ରର ଅର୍ଥକୁ ଧ୍ୟାନଦେଲେ ଜଣାଯିବ ଯେ ବ୍ରହ୍ମ ,ଆକାଶ ପ୍ରାପ୍ତ , ଗ୍ରସିତ ଓ ପରାମୃଷ୍ଟ । ସେହିପରି ଆକାଶରୁ ବାୟୁ, ବାୟୁରୁ ଜ୍ୟୋତି, ଜ୍ୟୋତିରୁ ଜଳ, ଜଳରୁ ପୃଥ୍ୱୀ, ପୃଥ୍ୱୀରୁ ଅନ୍ନ, ଅନ୍ନରୁ ପ୍ରାଣ, ପ୍ରାଣରୁ ମନ, ମନରୁ ବାକ୍ , ବାକ୍ ରୁ ବେଦ ଓ ବେଦରୁ ଯଜ୍ଜ ପ୍ରାପ୍ତ, ଗ୍ରସିତ ଓ ପରାମୃଷ୍ଟ ହେଲେ । ଏହିପରି ଜ୍ଞାନରେ ପରିପୁଷ୍ଟ ବ୍ୟକ୍ତି ଏହି ବାର ପ୍ରକାର ମହାଭୂତରେ ପରିପୁଷ୍ଟ ରହିଲେ । ଏଥି ମଧ୍ୟରେ ଯଜ୍ଞ ସର୍ବଶ୍ୱେଷ୍ଟ ।

ପୂର୍ବର ତିନି କାଣ୍ଡିକାରୁ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ତିନି ପାଦର ରହସ୍ୟ ଜାଣି ଯାଇଥିବା ବ୍ରାହ୍ମଣ ବ୍ରହ୍ମକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରେ , ବ୍ରହ୍ମରେ ଓଡପ୍ରୋଡ ବା ଗ୍ରସିଡ ହୋଇଯାଏ ଓ ବ୍ରହ୍ମ ଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ବା ପରାମୃଷ୍ଟ ରହେ । ତାର ଭିତର ବାହାର ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ବ୍ରହ୍ମ । ପଞ୍ଚ ମହାଭୂତ, ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟ, ବେଦ, ଯଜ୍ଞ ଓ ବ୍ରହ୍ମ ଆଦି ୧୨ କଡିରେ ବ୍ରହ୍ମ ହିଁ ମୂଳ କଡି । ଏହି ସବୁ କଡିଯାକ ବ୍ରହ୍ମ ସହିତ ଯୁକ୍ତ ଅଟନ୍ତି । ସେହି ହେତୁ ପଞ୍ଚଭୂତ ଓ ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ତରେ କାମ କରୁଥିବା ମନ ବୃଦ୍ଧି ଆଦି ଚୈତନ୍ୟତା , ବ୍ରହ୍ମ ଠାରୁ ପୃଥକ ନୁହନ୍ତି ବଙ୍ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ରହିଛନ୍ତି । ଯଦି ମନୁଷ୍ୟର ଅନ୍ତଃ ଚୈତନ୍ୟତା , ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ନ ଥାନ୍ତା , ତେବେ ଏମାନଙ୍କର କ୍ରିୟାଶୀଳତା ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାନ୍ତା । ଯିଏ ପ୍ରକୃତିରେ, ପଞ୍ଚଭୂତରେ ଓ ଶରୀରରେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଆଚ୍ଛାଦନ ଅନୁଭବ କରେ ସେ ହିଁ ବାହୁଣ ଓ ତାର ଶରୀରର କୋଣ

\_\_\_\_\_

-

ବିକୋଣରେ ସଦ୍ଜ୍ଞାନ, ସତ୍କର୍ମ ବ୍ୟାପି ରହଥିବ । ତେଣୁ ସମୟଜ୍ଞାନରେ ଯଜ୍ଞ ଓ ସତ୍କର୍ମ ହିଁ ସର୍ବୋତ୍ତମ ଅଟେ । ଯାହାକୁ ଏହି ରହସ୍ୟସବୁ ଜଣାରହେ, ସେ ସୃଷ୍ଟିର ବିୟାର ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଭବ କରେ ।

ତଂ ହି ସ୍ମୈତମେବଂ ବିଦ୍ୱାଂସୋ ମନ୍ୟତେ ବିଦ୍ନୈନମିତି ଯଥାତଥ୍ୟମବିଦ୍ୱାଂସଃ

ଯେଉଁ ବିଦ୍ୱାନ୍ ମନେକରେ ଯେ ସେ ଏହି ଯଜ୍ଜକୁ ବୁଝିପାରିଛି ,ସେ କିଛି ବି ବୁଝିପାରି ନାହିଁ । କାରଣ -----

ଅୟଂ ଯଜ୍ଜୋ ବେଦେଷୁ ପ୍ରତିଷିତଃ । ବେଦା ବାଚି ପ୍ରତିଷିତାଃ । ବାଙ୍ ମନସି ପ୍ରତିଷିତା । ମନଃ ପ୍ରାଣେ ପ୍ରତିଷିତମ୍ । ପ୍ରାଣୋଃନ୍ନେ ପ୍ରତିଷିତଃ । ଅନ୍ନଂ ଭୂମୌ ପ୍ରତିଷିତମ୍ । ଭୂମିରପ୍ସୁ ପ୍ରତିଷିତା । ଆପୋ ଜ୍ୟୋତିଷି ପ୍ରତିଷିତା । ଜ୍ୟୋତିର୍ବାୟୌ ପ୍ରତିଷତମ୍ । ବାୟୁରାକାଶେ ପ୍ରତିଷିତଃ । ଆକାଶଂ ବ୍ରହ୍ମଣି ପ୍ରତିଷିତମ୍ । ବ୍ରହ୍ମ ବ୍ରାହ୍ମଣେ ବ୍ରହ୍ମବିଦି ପ୍ରତିଷିତମ୍ । ଯୋ ହ ବା ଏବଂ ବିତ୍ ସ ବ୍ରହ୍ମବିପ୍ନ୍ୟାଂ ଚ କୀର୍ତ୍ତି ଲଭତେ , ସୁରଭିଣ୍ଟ ଗନ୍ଧାନ୍ । ସୋଃପହତପାପ୍ମାନନ୍ତାଂ ଶ୍ରୀୟମଶ୍ରୁତେ ଯ ଏବଂ ବେଦ , ଯଶ୍ଟେବଂ ବିଦ୍ୱାନେବମେତାଂ ବେଦାନାଂ ମାତରଂ ସାବିତ୍ରୀ-ସମ୍ପଦମ୍ପପନିଷଦମୁପାୟ ଇତି ବ୍ରାହ୍ମଣଂ । ଗୋ. ପ. ବ୍ରା. ୧-୩୮

ଏହି ଯଜ୍ଞ ବେଦରେ ପ୍ରତିଷିତ, ବେଦ ବାକ୍ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷିତ, ବାକ୍ ମନରେ ପ୍ରତିଷିତ, ମନ ପ୍ରାଣରେ ପ୍ରତିଷିତ, ପ୍ରାଣ ଅନ୍ନରେ ପ୍ରତିଷିତ , ଅନ୍ନ ଭୂମିରେ

ପ୍ରତିଷିତ, ଭୂମି ଜଳରେ ପ୍ରତିଷିତ , ଜଳ ତେଜରେ ପ୍ରତିଷିତ , ତେଜ ବାୟୁ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷିତ , ବାୟୁ ଆକାଶରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ଓ ଆକାଶ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷିତ ଓ ବ୍ରହ୍ମ ,ବ୍ରହ୍ମବେତ୍ତା ବ୍ରାହ୍ମଣ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ । ଏହି ପ୍ରକାର ଜାଣିଥିବା ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନୀ ପୂଣ୍ୟ ଏବଂ ଯଶ ପ୍ରାପ୍ତ କରେ ତଥା ସୁରଭିତ ଗନ୍ଧ ପ୍ରାପ୍ତ କରେ । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ପାପହୀନ ହୋଇ , ଅନନ୍ତ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ କରେ ।

ପୂର୍ବ କାଷ୍ଟିକାରେ ଯଜ୍ଞକୁ ସର୍ବୋତ୍ତମ କୁହା ଯାଇଛି । ଏହା ମନେ ରଖିବା ଉଚିତ , କେହି କେହି ବିଦ୍ୱାନ ଯଜ୍ଞ କଅଣ ଜାଣିଛନ୍ତି ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି ମାତ୍ର ପ୍ରକୃତରେ ସେମାନେ ଜାଣି ନ ଥାନ୍ତି । କାରଣ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟର ବାହ୍ୟରୂପରୁ , କାର୍ଯ୍ୟର ଭଲ ମନ୍ଦ ଜଣା ଯାଏ ନାହିଁ । କାର୍ଯ୍ୟର ବାହ୍ୟ ରୂପ ସହିତ ଯଜ୍ଜର କୌଣସି ସମ୍ବନ୍ଧ ନାହିଁ , ବରଂ ଯଜ୍ଜର ଶ୍ରେଷତା ଆନ୍ତରିକ ଭାବନା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ।

ଫୂର୍ବ କାଣ୍ଡିକାରେ ଯଜ୍ଞ ବେଦ ଆଦି ବାର ପ୍ରକାର ମହାଭୂତ ଗଣନା ଏକ ପ୍ରକାର ଥିଲାବେଳେ ଏ କାଣ୍ଡିକାରେ ଓଲଟା ପ୍ରକାର ରହିଛି । ପ୍ରକାର ଯାହା ହେଉନା କାହିଁକି ଏହା ସତ୍ୟ ଯେ ଯିଏ ଏ ସବୁକୁ ଜାଣି ସଦ୍ଜ୍ଞାନ ଓ ସତ୍କର୍ମରେ ଓତପ୍ରୋତ ହୋଇଯାଏ ସେ ହିଁ ବ୍ରାହ୍ମଣ । ସେ ଜ୍ଞାନର ଉପାସକ ହୋଇ ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଉପନିଷଦର ଉପାସକ ହୋଇଯାଏ । ତା ଅର୍ଥ ଏହି ଉପନିଷଦରେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନକୁ ସେ ନିଜ ଅବ୍ତଃକରଣରେ ଧାରଣ କରି ସେହି ଜ୍ଞାନରେ ନିଜ ଜୀବନକୁ ଆଚ୍ଛାଦିତ କରିଦିଏ । ଏପରି ବ୍ୟକ୍ତି ହିଁ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଓ ଏପରି ଶାସ୍ତ ହିଁ ଅଭିବଚନ ।

\_

## ଗାୟତ୍ରୀ ରାମାୟଶ

ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରକାଶ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ରାମାୟଣ ପରି ଏକ ମହତ୍ ଗ୍ରନ୍ଥ ମହର୍ଷି ବାଲ୍ମିକ ରଚନା କରିଥିଲେ । ପ୍ରକୃତ ପକ୍ଷେ ରାମାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥ ୨୪ ହଜାର ଶ୍ଳୋକ ବିଶିଷ୍ଟ । ରାମାୟଣର ପ୍ରତି ଏକ ହଜାର ଶ୍ଳୋକରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଏକ ଏକ ଅକ୍ଷର ସମ୍ପୁଟ କରାଯାଇ ଗାୟତ୍ରୀ ରାମାୟଣର ସୃଷ୍ଟି । କାଳକ୍ରମେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ରାମାୟଣ ଗ୍ରନ୍ଥ ଅପଭ୍ରଂସ ହୋଇଯିବାର ଆଶଙ୍କା ମହର୍ଷି ବାଲ୍ମିକଙ୍କ ମନରେ ଉଦ୍ଭବ ହୋଇଥିଲା । ତେଣୁ ମହର୍ଷି ବାଲ୍ମିକ ବହୁତ ଅନୁଶିଳନ କରି ଏ ପ୍ରକାର ସମ୍ପୁଟ ଲଗାଇବାର କଳ୍ପନା କରିଥିଲେ ।

ସେ କାଳରୁ ଆଜି ଭିତରେ ସେ ମହାନ୍ ଗ୍ରନ୍ଥର କେତେକ ଅପଭ୍ରଂଶ ହେବାର ଦେଖାଯାଏ ବୋଲି ପଞିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା କହିଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ମତରେ କେତେକ ଶ୍ଳୋକ ଲୁପ୍ତ ରହିଛି ତ କେତେକ ଉପର ତଳ ହୋଇଛି , ପୁଣି କେତେକ ସ୍ଥାନରେ ନୂତନ ଶ୍ଳୋକ ଯୋଗ କରା ଯାଇଛି । ପୂର୍ବେ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ କହିଥିବା ଯୋଗ ବିଦ୍ୟା , ପରମ୍ପରା କ୍ରମେ ଲୁପ୍ତ ହୋଇଛି ବୋଲି ଗୀତାରେ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ କହିଲା ପରି , ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର ଅଧୁନା ସେହି ପ୍ରକାର ପରିଶତି ହୋଇ ଯାଇଛି ବୋଲି ଜଣାଯାଏ । ଏହି ଅପଭ୍ରଂଶତା ପ୍ରତିରୋଧ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମହର୍ଷି ବାଲ୍ମିକ , ପ୍ରତି ହଜାର ଶ୍ଳୋକରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଏକ ଏକ ଅକ୍ଷର ଆଧାରରେ ଶ୍ଳୋକ ରଚନା କରିବାର କଳ୍ପନା କରିଥିଲେ । ରାମାୟଣ ଏକ ଗ୍ରନ୍ଥ ଯେଉଁରେ ପ୍ରଭୁ ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ଗରିମା ବର୍ଣ୍ଣନ କରା ଯାଇଛି ମାତ୍ର । କିନ୍ତୁ ପ୍ରତି ଶ୍ଳୋକ ଅନ୍ତରାଳରେ ମହର୍ଷି ବାଲ୍ମିକୀଙ୍କର

-

ମହତ୍ୱପୂର୍ତ୍ତ ପ୍ରେରଣା ଓ ଉପଦେଶ ଛପି ରହିଛି , ଯାହାକୁ ଉନ୍ନୋଚନ କଲେ ସମଗ୍ର ଜୀବ ଜଗତ ଉପକୃତ ହେବ ।

୨୪ ଅକ୍ଷରର ପ୍ରତିଅକ୍ଷର ଅନୁପ୍ରାସରେ ଆରୟ ହୋଇଥିବା ୨୪ ଶ୍ଳୋକକୁ ଗାୟତ୍ରୀ ରାମାୟଣ କହନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ଳୋକରେ ଛପି ରହିଥିବା ମହର୍ଷି ବାଲ୍ମିକୀଙ୍କ ପ୍ରେରଣା ଓ ଉପଦେଶକୁ ବୃଝି, ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରି , ମନୁଷ୍ୟ ,ଗାୟତ୍ରୀ ରାମାୟଣ ପାଠକଲେ , ବାଲ୍ମିକି ରାମାୟଣ ପଠନର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଲାଭ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇପାରିବ ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଏହି ୨୪ ଶ୍ଳୋକ ବିଶିଷ୍ଟ ଗାୟତ୍ରୀ ରାମାୟଣ ମୂଳ ରାମାୟଣର ଅନ୍ତର୍ଭୂକ୍ତ । କ୍ରମିକ ଅନୁପ୍ରାସ ଅନୁସାରେ ଏହି ଶ୍ଳୋକ ମାନଙ୍କର ଅବସ୍ଥାନ ,ମୂଳ ରାମାୟଣର ପ୍ରତି ହଜାରତମ ଶ୍ଳୋକ ।

୧ - ତପଃ ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ନିରତଂ ତପସ୍ୱୀ ବାଗ୍ୱିଦାଂ ବରମ୍ ନାରଦଂ ପରିପ୍ରପଚ୍ଛ ବାଲ୍ମିକିମୁନିଫୁଗବମ୍ । ବା.ରା.ବାଳକାଶ୍ଚ ୧ - ୧

ଅର୍ଥ- ସର୍ବଦା ତପ, ସ୍ୱଧ୍ୟାୟ କରୁଥିବା ଓ ମୁନି ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷ ନାରଦଙ୍କୁ , ତପସ୍ୱୀ ବଲ୍ମିକି ପଚାରିଲେ । ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ ନାରଦ ମୁନିଙ୍କୁ ପ୍ରଧାନ ବିଦ୍ୱାନ ଓ ଶ୍ରେଷତପସ୍ୱୀ ବୋଲି ଷଷ୍ଟ ରୂପେ ଅଭିହିତ କରାଯିବାର ଦେଖାଯାଏ ।

ହଜାର ହଜାର ପୁଷ୍ତକ, ଶାସ୍ତ ,ପୁରାଣ ପାଠ କରିଦେଲେ ଜଣେ ବହୁତ କିଛି ଜାଣିପାରିବ ଓ ବହୁତ କିଛି ଧାରଣା କରିପାରିବ ମାତ୍ର ସେଥିରେ ତାର ଆତ୍ୱିକ ଲାଭ କିଛି ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଶାସ୍ତର ଅର୍ଥ ଉପରେ, ଶାସ୍ତର

ମର୍ମ ଉପରେ, ପେରଣା ବା ଆଦେଶ ଉପରେ ଓ ତାର ମହତ୍ୱ ଉପରେ ଗୟିରତା ସହିତ ଚିନ୍ତା କରିବା, ନିଜ ଆତ୍ରାକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରିବା, ଆତ୍ର ମନୁନରୁ ବାହାରି ଥିବା ଲବଣୀ ସେବନ କରିବା , ଇତ୍ୟାଦି ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ଅଟେ । ଯେ ଏହିପରି ସ୍ନାଧ୍ୟାୟ କରିଥାଏ ତାହାକୁ ସର୍ବଶେଷ ବିଦାନ କହନ୍ତି । ଏହି ହେତ *ନାରଦ ସର୍ବଶେଷ ବିଦାନ* । ସତତର୍ଭ ଉପରେ ମନନ କରିବା ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ମୁନି କହନ୍ତି । ଏହିପରି ଅନେକ ଅଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନେ ସତ୍ତତ୍ତ ଉପରେ ସର୍ବଦା ମନନ କରୁଥାନ୍ତି । ମାତ୍ କେବଳ ଏତିକି କରିବା,ସର୍ବଶେଷ ହେବା ପାଇଁ ଯଥେଷ୍ଟ ନହେଁ । ଯିଏ ସତତତ୍ତ୍ୱକ ମନନ କରିବା ସହିତ ନିଜକ ଆଦର୍ଶ ମନି କରିବାକ ସତତ ପଯତ୍ର କରିବାରେ ଲାଗି ରହନ୍ତି ଓ ତାହା ପାଇଁ ଅଧିକର ଅଧିକ କଷ୍ଟ ସହନ କରିବା ସହିତ ତପ କରିବାକ ସାହସ ରଖନ୍ତି , ସେହି କେବଳ ସର୍ବଶେଷ ତପସୀ ବା ମନି । ମହର୍ଷି ନାରଦ କ୍ଷଣେ ମାତ୍ ବିଶାମ ନକରି , ସକଳ କଷ୍ଟ ସହ୍ୟ କରି, ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ କରିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନେଇ , ଯହିଁ ତହିଁ ଭମଣରେ ସାରା ଜୀବନ ଉସର୍ଗ କରିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ସେହି କେବଳ *ସର୍ବଶେଷ ତପସ୍ତୀ ବା ମୁନି* ଅଟନ୍ତି । ଗାୟତ୍ୀ ରାମାୟଣର ପଥମ ଶ୍ଲୋକ, ବା ମୂଳ ରାମାୟଣର

ହଜାରତମ ଶ୍ଲୋକ ନାରଦଙ୍କ ପରି ତପସ୍ତୀ ଓ ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟଶୀଳ ହେବାର

୨ - ସ ହତ୍ୱା ରାକ୍ଷସାନ୍ ସର୍ବାନ୍ ଯଜ୍ଜଘ୍ନାନ୍ ରଘୁନନ୍ଦନଃ ଋଷିଭିଃ ପୂଜିତଞ୍ଚତ୍ର ଯଥେନ୍ଦ୍ରୋ ବିଜୟେ ପୁରା । ବା.ରା.ବାଳକାଣ୍ଡ ୩୦-୨୪

ସତ୍ଉପଦେଶ ଦେଉଛି ।

-

ଅର୍ଥ- ଯଜ୍ଞ ନଷ୍ଟ ଭ୍ରଷ୍ଟ କରୁଥିବା ସମୟ ରାକ୍ଷସଙ୍କୁ ଶ୍ରୀରାମ ନିଧନ କରିଥିଲେ । ପୂର୍ବେ ଅସୁର ମାନଙ୍କୁ ବିଜୟ କରିଥିବା ଇନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ଯେପରି ସର୍ବେ ପ୍ରଜା କରିଥିଲେ ସେହିପରି ଋଷିମାନେ ରାମଙ୍କୁ ପ୍ରଜା କଲେ ।

ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ତିନି ପ୍ରକାର ତଥ୍ୟର ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି ।

- ୧ ଯଜ୍ଞ ନଷ୍ଟ ଭୃଷ୍ଟ କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ମାନଙ୍କୁ ରାକ୍ଷସ କୁହାଯାଇଛି ।
- ୨ ସେହି ରାକ୍ଷସମାନଙ୍କ ସଂହାର କରିବା ।
- ୩- ରାକ୍ଷସଙ୍କ ସଂହାର କରିବାପାଇଁ ବିବେକଶୀଳ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କଦ୍ୱାରା ପ୍ରୋସାହନ ମିଳିବା ।

ଯଜ୍ଞ ହେଉ ବା ଭଲ କାମ ହେଉ , ତା ପାଇ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରିବା, ଜଗତର ସୁଖଶାନ୍ତିରେ ବିଘ୍ନ ସୃଷ୍ଟି କରିବା , ପୂଣ୍ୟ କାମରେ ପାପ ପ୍ରବୃତ୍ତିକୁ ପ୍ରଶ୍ରୟ ଦେବା ଆଦି ଲୋକ-କଣ୍ଟକ ପ୍ରକୃତି ବିଶିଷ୍ଟ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ରାକ୍ଷସ ବୋଲି ଶାସ୍ତକାରମାନେ ମାନି ନେଇଛନ୍ତି । ସେହି ରାକ୍ଷସକୁ ସଂହାର କରିବାର ଅର୍ଥ ମନୁଷ୍ୟର ଅନ୍ତଃକରଣରୁ ଶ୍ରୀରାମ ରୂପି ବିବେକ ଦ୍ୱାରା ସେହି ଲୋକ-କଣ୍ଟକ ପ୍ରକୃତି ରୂପକ ପ୍ରବୃତିକୁ ବିଲୋପ କରିବା । ନଚେତ୍ ସେହି ପ୍ରବୃତି ପ୍ରତିରୋଧ ବିନା ନିଷ୍ଟଣ୍ଟକ ହୋଇ ଧିରେ ଧିରେ ସାରା ଜଗତରେ ବ୍ୟାପିଯିବ ଓ ସଂସାର ରାକ୍ଷସମୟ ହୋଇଯିବ । ଏହା ହେଉଛି ପ୍ରଥମ ତଥ୍ୟ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ ତଥ୍ୟ ଅନୁସାରେ,ମହର୍ଷି ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ସେହି ସମୟ ରାକ୍ଷସ ଦମନ ପାଇଁ ରାଜକୁମାର ରାମ ଲକ୍ଷ୍ମଣଙ୍କୁ ସାଙ୍ଗରେ ଆଣିଥିଲେ । ସେ ଚାହିଁଥିଲେ ରାକ୍ଷସମାନଙ୍କର ନିଧନ ନିଜେ ହିଁ ତାଙ୍କ ତପୋ ବଳରେ କରି ପାରିଥାନ୍ତେ ଓ ତପସ୍ୱୀମାନଙ୍କର ଯଜ୍ଞ ନଷ୍ଟ ହେବାକୁ ଦେଇ ନଥାନ୍ତେ । ଯେପରି ଆଜିର ମନୁଷ୍ୟ, କାହାକୁ ଦଣ୍ଡ ଦେବାର ଅଭିପ୍ରାୟ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବାକୁ ପୋଲିସର ସାହାଯ୍ୟ ନ ନେଇ, ଆଇନି ନିଜ ହାତକୁ ନେଇ ତାଣ୍ଡବ ଲୀଳା

.----

ସୃଷ୍ଟି କରୁଛି । ମହର୍ଷି ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ସେପରି ନ କରି ,ଆଇନି ନିଜ ହାତକୁ ନ ନେଇ, ଦଣ୍ଡ ବିଧାନର କ୍ଷମତା ରଖିଥିବା ରାଜକିୟ ଅନୁଶାସନର ଆଶ୍ରୟ ନେଲେ । କାରଣ ସମୟ ପ୍ରକାର ଉପଦ୍ରବରୁ ପ୍ରଜାଙ୍କୁ ରକ୍ଷା କରିବା ଜଣେ ରାଜାର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ରାଜାଙ୍କ ପରିବର୍ତ୍ତେ ରାଜକୁମାର ରାମ ଓ ଲକ୍ଷ୍ମଣଙ୍କୁ ରାକ୍ଷସ ସଂହାର ପାଇଁ ସଙ୍ଗରେ ଆଣିବାର ଅଭିପ୍ରାୟ ,କେବଳ ରାକ୍ଷସ ରୂପି ଜୀବର ସଂହାର ନୁହେଁ,ଜୀବ ମଧ୍ୟରେ ଗଢି ଉଠିଥିବା ରାକ୍ଷସ ପ୍ରବୃତିର ବିଲୋପ ସାଧନ କରିବା ଏବଂ ତାହା ସୟବ କେବଳ ରାମ ଲକ୍ଷ୍ମଣ ରୁପି ସଦ୍ପ୍ରବୃତି, ସତ୍ୟ ଓ ଧର୍ମ ପରାୟଣତା ଓ ବିବେକଶୀଳ ଅନୁଶାସନ ଫଳରେ । ଏହା ହିଁ ଦିତୀୟ ତଥ୍ୟ ।

ତୃତୀୟ ତଥ୍ୟ ହେଉଛି ଋଷି ମୁନିଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରାଜଶକ୍ତିକୁ ସନ୍ନାନ କରିବା । ଦୃଷ୍ଟଶକ୍ତିର ବିଲୋପ କରୁଥିବା ଶକ୍ତିକୁ ସର୍ବଦା ସମର୍ଥନ ଓ ସହଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ ଏବଂ ପ୍ରୋହ୍ସାହନ ଦେବା ଉଚିତ । ମନୁଷ୍ୟ ମନର ରାକ୍ଷସତ୍ୱର ବିରୋଧ ବା ବିଲୋପ କରୁଥିବା ଅବସରରେ, ସମୟ ପ୍ରକାର ବିରୋଧାଭାଷ ଭୂଲି, ବିଲୋପକାରୀ ଶକ୍ତିକୁ ସହଯୋଗ ଓ ସମର୍ଥନ କରିବା ଉଚିତ । ସମୟ ପ୍ରକାର ପ୍ରୋହ୍ସାହନ ଦେବା ଉଚିତ । ରାମ ଲକ୍ଷ୍ମଣ ରାଜୁମାନ ଦ୍ୱୟଙ୍କୁ ଗୁଣଗାନ କରି , ମହର୍ଷି ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ବେଳ ପ୍ରୋହ୍ୟାହନ ଦେଇଥିଲେ ।

> ୩- ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଃ ସରାମୟୁ ଶୁତ୍ୱା ଜନକ ଭାଷିତମ୍ ବସ ରାମ ଧନୁଃ ପଶ୍ୟ ଇତି ରାଘବମବ୍ରବୀତ୍ ॥ ବା.ରା .ବାଳକାଣ ୬୭-୧୨

-

ଅର୍ଥ – ବାଶ୍ୱାମିତ୍ର ଓ ରାମଚନ୍ଦ୍ର, ଜନକଙ୍କ କଥା ଶୁଣି, ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ କହିଲେ, ବସ୍ ଧନୁକୁ ଦେଖ ।

ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଭାବିଲେ ,ଧନୁ ବ୍ୟବହାର ରୂପକ କଠିନ କାମ ଅନେକ ରାଜା ମହାରାଜା ତ କରିପାରିଲେ ନାହିଁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବି ତାହା ସୟବ ନୁହେଁ । ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଚିନ୍ତା କଲେ ଯାହା ବଡ ବଡଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନ ହୋଇ ପାରେ ତାହା କେବେ କେବେ ସାନମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଫଳ ହେବା ସୟବ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ପ୍ରୋହାହନ ଦେବା ଛଳରେ,ସେ ଧନୁ ବ୍ୟବହାର କରିବା ପାଇଁ କହିଲେ । କାରଣ ପ୍ରୋହାହନ ପାଇଲେ ଅସୟବ କର୍ମ ବି ଅନେକ ସମୟରେ ସଫଳ ହୋଇଥାଏ । ଏହାର ଅର୍ଥ କଠିନରୁ କଠିନତର ବିପତ୍ତିକୁ ସାହସ ଓ ଧୈୟର୍ମର ସହିତ ପ୍ରତିରୋଧ କରିବାକୁ ଠିଆ ହୋଇଗଲେ ସମୟ ବିଘ୍ନ ମନକୁ ମନ ଅପସରି ଯିବ ଓ କଠିନତା ସରଳ ହୋଇଥିବ, ତାହା ହିଁ ଘଟିଥିଲା ଭଗବାନ ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ । କୌଣସି ବିପତ୍ତିରେ ପଛଘୁଆ ନଦେଇ, ତାହାର ପ୍ରତିରୋଧ କରିବା ପାଇଁ ଦୃଢତାପୂର୍ବକ ଅଗ୍ରସର ହେବା ଏହି ଶ୍ରୋକର ତାପୁୟର୍ମ ।

୪ -ତୁଷ୍ଟାବାସ୍ୟ ତଦା ବଂଶ ପ୍ରବିଶ୍ୟ ସ ବିଂଶାପତେ ଶୟନୀୟଂ ନରେନ୍ଦ୍ରସ୍ୟ ତଦାସାଦ୍ୟ ବ୍ୟତିଷ୍ପତ ॥ ବା.ରା. ଅଯୋଧ୍ୟାକାଣ୍ଡ ୧୫-୧୧-୧୦

ଅର୍ଥ- ସୁମନ୍ତ୍ର, ରାଜାଙ୍କ ବଂଶ ପରମ୍ପରାର ପ୍ରଶଂସା ଗାନ କରି କରି ତାଙ୍କ ଶୟନାଗାର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲି ଯାଇଥିଲେ ।

\_

ସାଧାରଣତଃ ରାଜାଙ୍କ ଶୟନାଗାର ପଯ୍ୟନ୍ତ ଯିବା ସମୟଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଅସୟବ । ମାତ୍ର ବଂଶର ପ୍ରଶଂସା ତଥା ବଂଶର ଅହମିକାର ପ୍ରଶଂସା ଗାନ କରି କରି . ଜଣେ ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚି ଯିବା ପାଇଁ ଏକ ସହଜ ଉପାୟ । ଅହଂଭାବ ପୋଷଣ କରିବା ଓ କାମସେବନ କରିବା ସଂସାରର ଦୁଇଟି ପ୍ରମୁଖ ବିଳାସ । ମନ କ୍ଷେତ୍ରେ ନିଜର ପ୍ରଶଂସା ଶୁଣିବା ଏକ ପିୟ ବିଳାସ । ସର୍ପ ଓ ମୂଗ ସଙ୍ଗୀତରେ ମୁଗୁ ହେଲା ପରି ଆତୃପ୍ରଶଂସା ଶୁଣି କେତେକ ବ୍ୟକ୍ତି ମୁଗ୍ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଏହି ଶ୍ଲୋକରେ ଗୁନୁକାର ପ୍ରଶଂସାର ଗୁରୁତ୍ୱ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ତରର ସଦ୍ଗୁଣ ପରିପ୍କାଶରେ, ସାଧାରଣତଃ ଅନ୍ୟମାନେ ତା ପତି ପ୍ରଶଂସମୁଖର ହୋଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ଅଚ୍ଚ କେତେକ ଇର୍ଷାନ୍ଧିତ ହୋଇାନ୍ତି । ଏହା ଦାରା ମନୃଷ୍ୟର ସଦ୍ଗୁଣର ବିକାଶ ହୋଇଥାଏ । ମାତ୍ର କେହି ମନୁଷ୍ୟର ଅସଦ୍ଗୁଣ ପ୍କାଶରେ ପ୍ରଶଂସା ତ କରି ନଥାନ୍ତି ବରଂ କେତେକ ବିରୋଧ କରନ୍ତି ତ କେତେକ ନିରବ ରହିଯାନ୍ତି,ଆଉ କେତେକ ବିପଥଗାମୀ ହେବାରେ ଉତ୍ସାହ ଦେଇଥାନ୍ତି । ରାଜା ମହାରାଜା, ନେତା, ପଦୟ ଅଫିସର, ଏମାନେ ଅନ୍ତିତ ତୋଷାମଦରେ ଫଲି ଉଠନ୍ତି ଫଳରେ ସେମାନଙ୍କର ଅହମିକା ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଯଦି କାହାର ଉତ୍ତମ ଗୁଣକୁ ଆଗରେ ରଖି ତାର ଉଚିତ ପ୍ରଶଂସା କରାଯାଏ ତେବେ ତାର ଉତ୍ତମ କର୍ମରେ ଉତ୍ସାହ ବୃଦ୍ଧି ସହିତ ଆତୃବଳ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ ସିନା ମନ୍ଦ ଗୁଣ ବିୟାର କରିପାରେ ନାହିଁ ।

%-ବନବାସ ହି ସଂଖ୍ୟାୟ ବାସାଂସ୍ୟାଭରଣାନି ଚ ଭର୍ତାରମନୁଗଚ୍ଛନ୍ତିଃ ସୀତୟେ ଶ୍ୱଶୁର ଦଦୌ ॥ ବା.ରା. ଅଯୋଧ୍ୟାକାଣ ୪୦-୧୪

-

ଅର୍ଥ – ବନବାସ ଦିନର ସଂଖ୍ୟା ଗଣନାକରି ସୀତାଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ଶ୍ୱଶୁରଘର ବସ୍ତ ଓ ଆଭରଣ ଦେଇଥିଲେ ।

ଭବିଷ୍ୟତର ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ଆଖିରେ ରଖି ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ରହିବା ଏହି ଶ୍ଳୋକର ତାପ୍ପର୍ଯ୍ୟ । କର୍ମଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଆଜିର ଅବସ୍ଥା ତ ମିଳି ସାରିଛି , ତାକୁ ଆଖି ଆଗରେ ରଖି ଯଦି ଭବିଷ୍ୟତ ଜୀବନର ଉନ୍ନତି ପାଇଁ ଆଗରୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ନ ହେବା ବା ସେହି ଅନୁସାରେ କର୍ମ ତପ୍ତର ନ ହେବା ତେବେ ଭବିଷ୍ୟତ ଜୀବନ ଅନ୍ଧକାରମୟ ହୋଇଯିବ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ ଗୀତାରେ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି ଯେ ସଞ୍ଚିତ ପୂଶ୍ୟ କର୍ମଫଳ ପ୍ରଭାବରୁ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ମାନ୍ତରେ ପୂଣ୍ୟ କୁଳରେ ଜନ୍ମଲାଭ କରି ଓ ପୂଣ୍ୟମୟ ଜୀବନ ଲାଭ କରିବାକୁ ସୁଯୋଗ ପାଏ । ଉଇ ,ପିପିଲିକା ଆଦି ଜୀବମାନେ ଭବିଷ୍ୟତ ପାଇଁ ସର୍ବଦା ଚେଷ୍ଟିତ ଥାନ୍ତି । ସେହିପରି ହେ ବୁଦ୍ଧିମାନ ମନୁଷ୍ୟ ଜନ୍ନାନ୍ତରର ସୁଖ ଶାନ୍ତି ପାଇଁ ଶୁଭ କର୍ମ କରି ଅଧିକାଧିକ ପୂଣ୍ୟ ସଞ୍ଚୟ କରିବା ଉଚିତ ।

୬- ରାଜା ସତ୍ୟ ଚ ଧର୍ମଣ୍ଟ ରାଜା କୁଳବତଂ କୁଳମ୍ ରାଜା ମାତା ପିତା ଚୈବ ରାଜା ହିତକରୋ ନୃଶାମ୍ ॥ ବା.ରା. ଅଯୋଧ୍ୟାକାଣ୍ଟ ୩୬-୩୪

ଅର୍ଥ- ରାଜା ହିଁ ସତ୍ୟ, ରାଜା ହିଁ ଧର୍ମ, ରାଜା ହିଁ କୁଳବନ୍ତଙ୍କ କୁଳ ଓ ରାଜା ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କର ପିତା ମାତା ରୂପି ହିତକାରୀ ଅଟନ୍ତି ।

ପ୍ରକୃତରେ ରାଜା ପ୍ରଜାମାନଙ୍କର ପିତା ମାତା ସଦୃଶ ଏବଂ ରାଜ୍ୟ ଓ ରାଜା ପ୍ରଜାମାନଙ୍କର ପରିଚୟ ମଧ୍ୟ । ସତ୍ୟର ଆଧାରରେ ରାଜାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଜାର ହିତରେ ଚାଲୁଥିବା ରାଜ୍ୟକୁ ସୁରାଜ୍ୟ କହନ୍ତି । ବିପରିତ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ

ଚାଲୁଥିବା ରାଜ୍ୟକୁ କୁରାଜ୍ୟ କହନ୍ତି । ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ ସୁରାଜ୍ୟର ପ୍ରଶଂସା ସହିତ ତାର ଶ୍ରେଷତା ପ୍ରକାଶ କରି, ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ନିୟମକୁ ପାଳନ କରିବାକୁ ପ୍ରୋହାହନ ଦିଆ ଯାଇଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପ୍ରଜା, ରାଜ୍ୟର ହିତ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ରାଜ୍ୟର ନିୟମକୁ ଇଶ୍ୱରିୟ ସତ୍ୟ ଓ ଧର୍ମ ବୋଲି ମାନି, ଏବଂ ପିତା ମାତାଙ୍କ ଆଦେଶ ବୋଲି ମାନି, ତାହାର ଆଦର କରିବା ଉଚିତ । ରାଜ୍ୟର ସେହି ସତ୍ୟ ଓ ଧର୍ମ ପାଳନକୁ ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବୋଲି ଭାବିବା ଉଚିତ । ଦେଶ ଭକ୍ତି, ରାଜ୍ୟଭକ୍ତି, ସମାଜ ଭକ୍ତି ଓ ପିତୃମାତୃ ଭକ୍ତି ପାଇଁ ଏହି ଶ୍ଳୋକ ବିଶ୍ୱ ବାସୀଙ୍କୁ ପେରଣା ଦେଉଛି ।

୭- ନିରୀକ୍ଷ୍ୟ ସ ମୁହୂର୍ତ ତୁ ଦଦର୍ଶ ଭରତୋ ଗୁରୁମ୍ ଉଟଜେ ରାମମାସୀନଂ ଜଟାମଶ୍ଚଳଧାରିଣମ୍ ॥ ବା.ରା. ଅଯୋଧ୍ୟାକାଶ୍ଚ ୯୯-୨୪

ଅର୍ଥ – ଭରତ ସେହି ମୁହୂର୍ତରେ ସେହି କୁଟିରରେ ଜଟାଧାରୀ ରାମଙ୍କୁ ବସିଥିବାର ଦେଖିଲେ ।

ସାଧାରଣତଃ ଧନ ରତ୍ନ, ମଣି ମୁକ୍ତା ତଥା ଯେତେକ ବୈଭବ, ସମୟ ନିରାପଦ ଭବନମଧ୍ୟରେ, ନିରାପଭା କର୍ମଚାରୀଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱା ବଧାନରେ ହିଁ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଥାଏ । ମାତ୍ର ଭରତଙ୍କୁ ସଭ୍ୱଗୁଣ ସ୍ୱରୂପ, ବ୍ରହ୍ମ ସ୍ୱରୂପ, ଜଟାଧାରୀ,ତ୍ୟାଗମୂର୍ତ୍ତି ଶ୍ରୀରାମଚନ୍ଦ୍ର ରୂପକ ଅଲୌକୀକ ରତ୍ନ,ପର୍ଣ୍ଣ କୁଟୀରରେ ହିଁ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଥିଲା । କୁଟୀର ବାସ, ତ୍ୟାଗ ଓ ଅପରିଗ୍ରହର ପ୍ରତୀକ । ସେହି ହେତୁ ଯାହା ପାଖରେ ,ଏହି ତ୍ୟାଗ ଓ ଅପରିଗ୍ରହ ଗୁଣ ରହଥିବ, ସେହି କେବଳ ଜଟାଧାରୀ ରାମ,ସତ୍ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ବ୍ରହ୍ମ ଦର୍ଶନ କରି

-

ପାରିବ । ପୁନଃ ସତ୍ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ବ୍ରହ୍ମ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ତାକୁ ଭରତ ପରି ସରଳ ଓ ଅଗାଧ ଭକ୍ତି ଓ ବିଶ୍ୱାସର ଅଧିକାରୀ ହେବାକୁ ପଡିବ । ଏହା ହିଁ ଏହି ଶ୍ଳୋକର ପରିଭାଷା ।

୮- ଯଦି ବୁଦ୍ଧିଃ କୃତା ଦୁଷ୍ଟୁମଗୟଙ୍କ ଙ ମହାମୁନିମ୍ ଅଦ୍ୟେବ ଗମନେ ବୁଦ୍ଧି ରୋଚୟସ୍ୱ ମହାମତେ ॥ ବା.ରା. ଅରଣ୍ୟକାଣ୍ଡ ୧୧-୪୩

ଅର୍ଥ – ହେ ମହାମତେ, ଯଦି ମହାମୁନି ଅଗୟ୍ୟଙ୍କ ଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ମନ କରିଛନ୍ତି ତେବେ ଆଜି ହିଁ ଗମନ କରନ୍ତୁ ।

ଆକ୍ଷରୀକ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ବିଚାର କଲେ ଏହି ଶ୍ଳୋକର ଅର୍ଥ ଏହିପରି । ମାତ୍ର ଶାସ୍ତକାରର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ।

ଅଗଞ୍ୟ ଅର୍ଥ କଲ୍ୟାଣ ,କଲ୍ୟାଣ ଦର୍ଶନ ଅର୍ଥ ଆତ୍ମ ସାକ୍ଷାକ୍ତାର , ଆଜି ହିଁ ଗମନ କରନ୍ତୁ ଅର୍ଥ ଆଜି ହିଁ ପ୍ରଯତ୍ନ ଆରୟ କରନ୍ତୁ । ଆକ୍ଷରୀକ ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ତାତ୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥକୁ ନିରୀକ୍ଷଣ କରି ଶାସ୍ତ୍ରକାର ପରାମର୍ଶ ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ ହେ ବୁଦ୍ଧିମାନ ମନୁଷ୍ୟ ଯଦି ନିଜର କଲ୍ୟାଣଦର୍ଶନ ବା ଆତ୍ମଦର୍ଶନ ବା ଆ୍ଟମ ସାକ୍ଷ୍ଠାକାର କରିବାକୁ ମନ କରିଛନ୍ତି ତେବେ କାଳ ବିଳୟ ନ କରି ଆଜି ହିଁ ପ୍ରଯତ୍ନ ଆରୟ କରି ଦିଅନ୍ତୁ ।କୌଣସି କର୍ମ କାଲି ପାଇଁ ରଖିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ କାରଣ କାଲି କେବେ ବି ଆସି ନ ପାରେ । ଯେପରି ବହିଯାଇଥିବା ପାଣି କେବେ ଫେରେ ନାହିଁ ସେପରି ବିତି ଯାଇଥିବା ସମୟ କେବେ ବି ଫେରିବ ନାହିଁ , ତେଣୁ କାଲି ପାଇଁ ଅପେକ୍ଷା କରି ବର୍ତ୍ତମାନର ସମୟ ନଷ୍ଟ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଏହାହି ଏହି ଶ୍ଳୋକର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ।

\_

୯ - ଭରତସ୍ୟାର୍ଯ୍ୟପୂତ୍ରସ୍ୟ ଶ୍ୱଶୃଣାଂ ମମ ଚ ପ୍ରଭୋ ମୃଗରୂପମିଦଂ ଦିବ୍ୟଂ ବିସ୍ମୟଂ ଜନୟୀଷ୍ୟତି ॥ ବା.ରା. ଅରଣ୍ୟକାଣ୍ଡ ୪୩-୧୮

ଅର୍ଥ- ହେ ଆର୍ଯ୍ୟପୁତ୍ର , ଏହି ଦିବ୍ୟରୂପ ବିଶିଷ୍ଟ ମୃଗ ଜୀବିତ ବା ମୃତ ଧରାଯାଇ ପାରିଲେ,ଭରତଙ୍କର, ଆପଣଙ୍କର ତଥା ମୋ ଶାଶୁମାନଙ୍କର ବିସୁୟ ଜାତ କରିପାରିବ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ଳୋକର ଶବ୍ଦଗତ ଅର୍ଥ , ତା ଭାବଗତ ଅର୍ଥର, ପ୍ରତୀକ । ଶବ୍ଦଗତ ଅର୍ଥ ତ ଉପରେ ଦିଆଗଲା । ମାତ୍ର ଭାବଗତ ଅର୍ଥକୁ ବିଚାର କଲେ ଯଣାଯିବ, ସର୍ବଜନ ଆଦୃତ ଦିବ୍ୟରୂପ ମୃଗ ଆଉ କେହି ନୁହେଁ ନିଜର ସଦ୍ଗୁଣ । କାରଣ ସଦ୍ଗୁଣହିଁ ନିଜର ଦିବ୍ୟତା,ସୁନ୍ଦରତା ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ଏବଂ ମନୁଷ୍ୟକୁ ସର୍ବଜନ ଆଦୃତ କରିଥାଏ ମଧ୍ୟ । ସଦ୍ଗୁଣ ସମ୍ପୂର୍ଣ ଲାଭ ନହୋଇ ପାରିଲେ ବି ହତୋହାହ ନ ହୋଇ କିଛି ମାତ୍ରାରେ ସଦ୍ଗୁଣ ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରଯତ୍ନ ଚାଲୁ ରଖିବା ଉଚିତ । କାରଣ 'ନାହିଁ ମାମୁଁ ଠାରୁ କଣା ମାମୁଁ ଭଲ' । ଅର୍ଥାତ୍ 'ଯେତିକି ସଦ୍ଗୁଣ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲା ସେତିକି ଉପଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ ଓ ଅଧିକ ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରଯତ୍ନ ଚାଲୁ ରଖିବା ଉଚିତ ' । ଏହା ହି ଏହି ଶ୍ଲୋକର ସାର ମର୍ମ ।

୧୦ – ଗଚ୍ଛ ଶୀଘ୍ରମିତୋ ବୀର ସୁଗ୍ରୀବଂ ତଂ ମହାବଳମ୍ ବୟସ୍ୟଂ ତଂ କୁରୁ କ୍ଷୀପ୍ରମିତୋ ଗତ୍ୱାଽଦ୍ୟ ରାଘବ ॥ ବା.ରା. ଅରଣ୍ୟକାଣ ୭୨-୧୭

-

ଅର୍ଥ – ହେ ରାଘବ, ତୁମେ ଶୀଘ୍ର ମହାବଳୀ ସୁଗ୍ରୀବଙ୍କ ପଖକୁ ଯାଇ ତାଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ମିତ୍ତା କର ।

ସାଧାରଣତଃ ବଳବାନ୍ ସହିତ ମିତ୍ରତା କଲେ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜକୁ ବି ବଳବାନ୍ ଭାବେ ଓ କୌଣସି ବିପତ୍ତିରେ ନିଜକୁ ଅସହାୟ ମନେ କରେ ନାହିଁ କି କୌଣସି ବିଷୟରେ ଶଙ୍କା କରେ ନାହିଁ । ଏଠାରେ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ବୋଲି ଧରିନେଇ,ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ , ତାଙ୍କଠାରୁ ଅଧିକ ବଳବାନ୍ ଥିବା, ସୁଗ୍ରୀବ ସହିତ ମିତ୍ରାତା କରିବାକୁ ପରାମର୍ଶ ଦିଆ ଯାଇଛି । ସେହିପରି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ନିଜଠାରୁ ଅଧିକ ଆତ୍ମବଳ ସମ୍ପନ୍ନ ମନୁଷ୍ୟ ସହିତ ମିତ୍ରତା ବା ସୟନ୍ଧ ସ୍ଥାପନ କରି ବା ସାନିଧ୍ୟ ଲାଭକରି ନିଜର ଆତ୍ମବଳ ବୃଦ୍ଧି କରିବା ଉଚିତ । ତା ହେଲେ ଜଣେ ଆତ୍ମବଳୀ ,ଯେ କୌଣସି ପରିସ୍ଥିତିରେ ନିଜକୁ ଅଶକ୍ତ ଓ ଅସହାୟ ମନେ କରିବେ ନାହିଁ । ଏହା ହିଁ ଏହି ଶ୍ଳୋକର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ।

୧୧- ଦେଶକାଳୌ ଭଜସ୍ୱାଦ୍ୟ କ୍ଷମମାଣ ପ୍ରିୟାପ୍ରିୟେ ସୁଖଦୁଃଖଃ ସହ କାଳେ ସୁଗ୍ରୀବବଶଗୋ ଭବ ॥ ବା.ରା. କିଷିନ୍ଧାକାଣ ୨୨-୨୦

ଅର୍ଥ- ଦେଶ କାଳ ବିଚାର କର, ପ୍ରିୟ ଅପ୍ରିୟ ତଥା ସୁଖଦୁଃଖକୁ ସହ୍ୟକରି ସୁଗ୍ରୀବଙ୍କ ଅଧିନରେ ରୁହ।

ପ୍ରାରକ୍ଷ ଭୋଗର ବିଚିତ୍ରତା ବଶତଃ ଓ ତା ସହିତ ଦେଶ କାଳର ବିଚିତ୍ରତା କାରଣରୁ,ମନୁଷ୍ୟକୁ ଅନେକ ଦୁର୍ଦ୍ଦଶା ଭୋଗ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ ଓ ଅନେକ ପ୍ରକାର ପ୍ରିୟ ଅପ୍ରିୟ ସୁଖ ଓ ଦୁଃଖ ପରିସ୍ଥିତିତ ସକ୍ଷୁଖିନ ହେବାକୁ ପଡିଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟ, ସୁଗ୍ରୀବରୂପି ଆତ୍କବଳ ସହାୟତାରେ ସମୟ ପରିସ୍ଥିତିକୁ

-

ଅବିଚଳିତ ଭାବରେ ଅତ୍ରମ କରିଯାଏ । ତେଣୁ ମହର୍ଷି ବାଲ୍ମିକି ଏହି ଶ୍ଳୋକମାଧ୍ୟମରେ ଜଗତକୁ ପ୍ରେରଣା ଦେଉଛନ୍ତି ଯେ ପ୍ରେତ୍ୟକ ବ୍ୟକ୍ତି ନିଜର ଆତ୍ମବଳ ବୃଦ୍ଧିକରି ଜୀବନର ସମୟ ପ୍ରକାର ପରିସ୍ଥିତିକୁ ଅବିଚଳିତ ଭାବରେ ଅତିକ୍ରମ କରି ଯିବାକୁ ପ୍ରଯତ୍ନ କରନ୍ତୁ ।

## ୧୨- ବନ୍ଦିତବ୍ୟାୟତଃ ସିଦ୍ଧାୟପସା ବିତକଳ୍କଷାଃ ପ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟା ଚାପି ସୀତାୟାଃ ପ୍ରବୃତ୍ତିର୍ବିନୟାନ୍ୱିତୈଃ ॥ ବା.ରା. କିଷ୍କିନ୍ଧାକାଣ୍ଡ ୪୩-୩୨

ଅର୍ଥ- ନିଷ୍ପାପ, ସିଦ୍ଧ ତପସ୍ୱୀମାନଙ୍କୁ ସେଠାରେ ପ୍ରଣାମ କରି , ବିନୟ ସହକାରେ ସୀତାଙ୍କ ଠିକଣା ପଚାରିବେ ।

ଏଠାରେ ତିନୋଟି ଗୁଣର ଆଭାଷ ଦିଆଯାଇଛି । ୧-ନିଷ୍ପାପ, ୨-ସଫଳତା ପ୍ରାପ୍ତ, ୩- ତପସ୍ୱୀ । ଜଣେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜ୍ଞାନ-ଶୀକ୍ଷକଙ୍କ ପାଖରେ ଏହି ତିନୋଟି ଗୁଣ ବିଦ୍ୟମାନ ଥିବା ଉଚିତ । ସାଧାରଣତଃ ଜଣେ ମାଷ୍ଟର ଡିଗ୍ରୀ ଲାଭକରି ଶିକ୍ଷକ ହୋଇଥାଏ , ସେପରି ଜଣେ ନିଷ୍ପାପ ହୃଦୟ ବ୍ୟକ୍ତି ତପକରି ସିଦ୍ଧିପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଗଲେ, ଜଣେ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଗୁରୁ ହୋଇ ପାରିବେ । ଏହିପରି ଏକ ଗୁରୁଙ୍କର ଅଧୀନରେ ରହି ଶିଷ୍ୟ କେବେ ବି ପଥଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇ ନଥାଏ । ଏହିପରି ଏକ ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଗଲେ ତାଙ୍କୁ ନମୟାର କରି ବିନୟତା ପୂର୍ବକ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିବା ଉଚିତ । ଶିଷ୍ଟାଚାର ଓ ଶିଷ୍ୟଭାବ ସହିତ ଉଚିତ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ ଆଧ୍ୟତ୍ମିକ ଗୁରୁ ଉଚିତ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ ଆତ୍ମଜ୍ଜାନୀ ଗୁରୁଙ୍କ ଲକ୍ଷଣ ଓ ଶିଷ୍ୟର ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିବା ଶୈଳୀ ଦର୍ଶା ଯାଇଛି ।

୧୩ – ସ ନିର୍କିତ୍ୟ ପୁରୀ ଲଙ୍କା ଶ୍ରେଷା ତୀ କାମରୂପିଣୀମ୍ ବିକ୍ରମେଣ ମହାତେଜା ହନୁମାନ କପିସଉମଃ ॥ ବା.ରା. ସୁନ୍ଦରାକାଈ ୪-୧

ଅର୍ଥ – କପିଶ୍ରେଷ ମହାତେଜସ୍ୱୀ ହନୁମାନ ନିଜ ପରାକ୍ରମରେ କାମରୂପିଣୀ ଲଙ୍କାକ ଜିତିଲେ ।

ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ତରର କାମ ବାସନାରୂପି ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣ ଲଙ୍କାରେ, କାମନାକୁ ପ୍ରୋହାହନ ଦେଉଥିବା ପ୍ରବୃତ୍ତି ରୂପି ଅସୁରମାନେ ବାସ କରନ୍ତି । ମନ ବୃଦ୍ଧି ଚିତ୍ତ ଓ ଅଙ୍କାର ଏହି ବାସନା ରୂପି ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣଲଙ୍କାର ଚିରିଟି ଦ୍ୱାର । ପ୍ରବୃତ୍ତିରୂପି ଅସୁରମାନେ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସୁରକ୍ଷିତ ରହିଥାନ୍ତି ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତି ଲଙ୍କାର ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟ ରୂପି ଚାରିଦ୍ୱାର ସୁରକ୍ଷିତ ଥାଏ । ଯେତେବେଳେ ମହା ପରାକ୍ରମୀ , ବ୍ରହ୍ମଚାରିତା, ସଂଯମତା, ଶୀଳତା ଓ ସଦାଚାରିତା ରୂପି ହନୁମାନ ସେହି କାମ ବାସନାରୂପି ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣ ଲଙ୍କାର ଚାରିଦ୍ୱାରକୁ ଜୟ କରି ଯିବ ସେତେବେଳେ ବାସନା ରୂପି ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣଲଙ୍କା ଚୁର୍ମାର୍ ହୋଇଯିବ । ଏହି ରାମାୟଣ ଶୀକ୍ଷା ଦିଏ ଯେ, ଅସୁରତାର ବିନାଶ କରିବାକୁ ହେଲେ ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟକୁ ଦ୍ୱାର ରୂପେ ଧରି ରଖିଥିବା କାମବାସନାରୂପି ଲଙ୍କାଗଡକୁ ଜୟକରିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ତା ପାଇଁ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରହ୍ମଚାରିତା, ସଂଯମତା, ଶୀଳତା ଓ ସଦାଚାରିତାକୁ ଜାଗ୍ରତ କରିବାକୁ ହେବ ।

୧୪- ଧନ୍ୟା ଦେବାଃ ସଗନ୍ଧର୍ବୀଃ ସିଦ୍ଧାଣ୍ଟ ପରମର୍ଷୟଃ ମମ ପଶ୍ୟକ୍ତି ଯେ ବୀଙ୍ଗ ରାମ୍ମ ରାଜୀବଲୋଚନମ୍ ॥ ବା.ରା. ସୁନ୍ଦରାକାଣ୍ଡ ୨୬-୩୧

-

ଅର୍ଥ- ଦେବତା ଗନ୍ଧର୍ବ ସିଦ୍ଧ ତଥା ରଷିଗଣ ଧନ୍ୟଅଟନ୍ତି, ଯେଉଁମାନେ ମୋର ରାଜୀବଲୋଚନ ବୀର ରାମଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କୁ ଦେଖୁଛନ୍ତି ।

ତା ଅର୍ଥ ଯେଉଁମାନେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଦେଖିପାରନ୍ତି ସେହିମାନେ ହିଁ ଧନ୍ୟ ଅଟନ୍ତି । ପରମାତ୍ମା ତ ମନୁଷ୍ୟର ଭିତରେ, ବାହାରେ , ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଓ ସବୁ ଦିଗରେ ଅଛନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ମନୁଷ୍ୟ ମାୟାଗ୍ରସ୍ତ ହୋଇ,ଯାବତୀୟ ମନ୍ଧ ଆଚରଣର ଅଥଳ ଗର୍ଭରେ ବୁଡିରହି, ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ କେବେ ବି ଦେଖି ପାରୁନାହିଁ । ଯେତେବେଳେ ଏହି ଅବୋଧ ମନୁଷ୍ୟ ସକଳ ମନ୍ଦ ଆଚରଣ ପରିତ୍ୟାଗ କରି , ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ସାତ୍ଦ୍ୱୀକ ଭାବ, ଗୁଣ, କର୍ମ , ସ୍ୱଭାବ ଓ ଆଚରଣ ଜାଗ୍ରତ କରିପାରିବ , ସେତେବେଳେ ତାକୁ ଆବୃତ୍ତ କରିଥିବା ମାୟାଜାଲ ଅପସରି ଯିବ ଓ ତାର ଦିବ୍ୟ ନେତ୍ର ଉନ୍ମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ ଓ ସେଦେବତା ଗନ୍ଧର୍ବ ସିଦ୍ଧ ତଥା ରଷିଗଣ ପରି ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କରିପାରିବ ।

୧୫- ମଙ୍ଗଳାଭିମୁଖୀ ତସ୍ୟ ସା ତଦାସୀତ୍ମହାକପେଃ ଉପତସ୍ଥେ ବିଶାଳାକ୍ଷୀ ପ୍ରୟତା ହବ୍ୟବାହନମ୍ ॥ ବା.ରା. ସୁନ୍ଦରାକାଶ୍ଚ ୪୩-୨୬

ଅର୍ଥ – ମହାକପିଙ୍କର ମଙ୍ଗଳ କାମନାରେ ବିଶାଳାକ୍ଷୀ ସୀତା ଅଗ୍ନିଙ୍କର ସ୍ତୁତି କରୁଥିଲେ ।

ମଙ୍ଗଳ କାମନାରେ ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ପୂଜା ଆରାଧନା କରିବା ଏକ ବୈଦିକ ରୀତି । ସାଧାରଣତଃ ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର, ହୋମ ଓ ଯଜ୍ଜ ପ୍ରାୟ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶୁଭ

କର୍ମରେ ଅଗ୍ନିଙ୍କୁ ପୂଜା ଆରାଧନା କରା ଯାଇଥାଏ ଫଳରେ ପରିଣାମ ଶୁଭ ବି ହୋଇଥାଏ । ଅଗ୍ନିକୁ ଆତ୍ମଶକ୍ତି ବି କହନ୍ତି । ବ୍ରହ୍ମଚାରିତା ଓ ସଂଯମତା ରୂପକ ଅଗ୍ନି ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟର ଆତ୍ମଶକ୍ତିର ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ ଓ ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟର କ୍ରିୟାଶୀଳତା ବୃଦ୍ଧି ହୁଏ । କ୍ରିୟାଶୀଳତା ବୃଦ୍ଧିହେଲେ ସକଳକର୍ମ ସହଜ ଓ ସଫଳ ହୁଏ ।

ଆକ୍ଷରିକ ଅର୍ଥରେ ମହାକପି ହନୁମାନ ଲଙ୍କାରେ ନିଆଁ ଲଗାଇଲା ବେଳେ ଅଗ୍ନି ହନୁମାନଙ୍କର କିଛି କ୍ଷତି ନ କରିବା ପାଇଁ ସୀତା ଅଗ୍ନିଙ୍କର ୟୁତି କରିଥିଲେ । ମାତ୍ର ଭାବାର୍ଥରେ ,ସେ ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ତରର ଅସୁରତାର ବିନାଶ ପାଇଁ, ବ୍ରହ୍ମଚାରିତା ଓ ସଂଯମତା ଆଚରଣ ରୂପକ ଅଗ୍ନି ପ୍ରଜ୍ୱଳନ କରିବାକୁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇଛନ୍ତି ।

୧୬ – ହିଙ ମହାର୍ଥ ମୃଦ୍ର ହେତୃସଂହିଙ

ବ୍ୟତୀତକାଳାୟତିସଂପ୍ରତିକ୍ଷମମ୍

ନିଶମ୍ୟ ତଦ୍ବାକ୍ୟମୁପସ୍ଥିତଜ୍ଜରଃ

ପ୍ରସଂଗବାନୁଭରମେତଦବ୍ରବୀତ୍ ॥ ବା.ରା. ଯୁଦ୍ଧକାଶ୍ତ ୧୦-୨୭

ଅର୍ଥ- ତିନିକାଳରେ ହିତକାରୀ,ପ୍ରମାଣଯୁକ୍ତ, କୋମଳ ଓ ଅର୍ଥଯୁକ୍ତ ପରାମର୍ଶ ଦାତା ବିଭୀଷଣର ବାକ୍ୟ ଶୁଣି କୋଧୀ ରାବଣ ଏହିପରି କହିଲେ ।

ଯେ ଅଙ୍କାରୀ, ଯେ ନିଜର ସ୍ୱାର୍ଥ ପ୍ରତି ସର୍ବଦା ଗୁରୁତ୍ୱ ଆରୋପ କରେ ,ସେ ହିତ ଅହିତ କିଛି ବି ଦେଖି ପାରେ ନାହିଁ କି କିଛି ବି ବିଚାର କରି ପାରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଅତୀତ, ବର୍ତ୍ତମାନ ଓ ଭବିଷ୍ୟତର ହିତକାରୀ, ପ୍ରମାଣଯୁକ୍ତ,କୋମଳ ଓ ଅର୍ଥଯୁକ୍ତ ପରାମର୍ଶ ଦାତା ବିଭୀଷଣର ପରାମର୍ଶ,

-

ରାବଣ ଉପରେ କିଛି ବି ପ୍ରଭାବ ପକାଇ ପାରିଲା ନାହିଁ, ପରିବର୍ତ୍ତେ ସେ କ୍ରୋଧିତ ହୋଇ ତାଙ୍କୁ ଓଲଟା ସିଧା କହିବାକୁ ଲାଗିଲା । ସ୍ୱାର୍ଥୀ,ଓ ଅଙ୍କାରୀ ନ ହୋଇ ସକଳ ପରିସ୍ଥିତିର ଅତୀତ, ବର୍ତ୍ତମାନ ଓ ଭବିଷ୍ୟତର ପରିଣାମ ଉପରେ ଉପଯୁକ୍ତ ବିଚାର ବିମର୍ଷ କରି ତାକୁ ମୁକାବିଲା କରିବାକୁ ଏହି ଶ୍ଳୋକ ପରମାର୍ଶ ଦେଉଛି । ତେଣୁ ସ୍ୱାର୍ଥୀ ଓ ଅଙ୍କାର ରୂପି ରାବଣ ସଦ୍ଭାବନା ରୂପି ବିଭୀଷଣର ପରାମର୍ଶ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଉଚିତ ।

୧୭ - ଧର୍ମାତ୍ମା ରାକ୍ଷସଶ୍ରେଷଃ ସଂପ୍ରାପ୍ତୋଽୟଂ ବିଭୀଷଣଃ ଲଙ୍କୈଶ୍ୱଯ୍ୟମିଦଂ ଶ୍ରୀମାନ୍ଧୁବଂ ପ୍ରାପ୍ନୋତ୍ୟଙ୍କଟକମ୍ ॥ ବା.ରା. ଯୁଦ୍ଧକାଶ୍ଚ ୪୧-୬୮

ଅର୍ଥ – ଧର୍ମାତ୍ମା ରାକ୍ଷସଶ୍ରେଷ ବିଭୀଷଣ ଚାହୁଁଥିଲେ ଯେ ବୈଭବପୂର୍ତ୍ତ ଲଙ୍କା , ସର୍ବଦା ଶ୍ରୀ ଯୁକ୍ତ ଓ ନିଷ୍କଣ୍ଡକ ହେଉ ।

ଜଣେ ଶାସକ, ପରିବାରର ହେଉ ବା ରାଜ୍ୟର ହେଉ ବା କୌଣସି ଅନୁଷାନର ହେଉ , ତାର ଅନେକ ବିରୁଦ୍ଧ ରହିଥାନ୍ତି ଯେଉଁମାନେ ଅନେକ ଅପପ୍ରଚାର କରିଥାନ୍ତି । । ମାତ୍ର ଯେ ନିସ୍ୱାର୍ଥପର,ନିଷ୍ମପଟ ଓ ଯେ ନ୍ୟାୟ ଓ ଉଦାରତାକୁ ଉଚ୍ଚସ୍ଥାନ ଦେଇ ଆସିଛି, ସେ ରାଜ୍ୟର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ, ନେତୃତ୍ୱ ଓ ଶାସନ ଭାର ନିଜ ହାତରେ ନେଲେ ତାର କୌଣସି ବିରୋଧି ରହି ନଥାନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଶାସକ ଉପଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଥିଲେ ବି ତାଙ୍କର ଜଣେ ପରାମର୍ଶ ଦାତା ମଧ୍ୟ ଥାନ୍ତି । ସେହିପରି ବିଭୀଷଣ ମଧ୍ୟ ରାବଶର ଜଣେ ପରାମର୍ଶ ଦାତା ଥିଲେ । ରାବଣ ଜଣେ ଉତ୍ତମ ଶାସକ ହିସାବରେ , ନିସ୍ୱାର୍ଥପର, ନିଷ୍କପଟ ଓ ନ୍ୟାୟ ପରାୟଣ ଓ ଉଦାର ଭାବରେ ରାଜତ୍ୱ କରୁ ବୋଲି ବିଭୀଷଣ ସର୍ବଦା

କାମନା କରୁଥିଲେ ଓ ସାହି ଅନୁସାରେ ନିଜର ପରାମର୍ଶ ଦେଉିଲେ । କାରଣ ବିଭୀଷଣଙ୍କର ଇଛାଥିଲା ବୈଭବପୂର୍ଣ୍ଣ ଲଙ୍କା , ସର୍ବଦା ଶ୍ରୀ ଯୁକ୍ତ ଓ ନିଷ୍କଣ୍ଠକ ହୋଇ ରହିଥାଉ । ଏହା ହିଁ ଏହି ଶ୍ଲୋକର ଉପଦେଶ ।

୧୮ – ଯୋ ବଳ୍ପପାତାଶନିସଂନିପାତାନ୍ନ ଚୂକ୍ଷୁଭ୍ୟୋ ନାପି ଚଚାଳ ରାଜା ସ ରାମବାଣାଭିହତୋ ଭୃଶାର୍ତଶ୍ଚଚାଳ ଚାଫ ଚ ମୁମୋଚ ବୀରଃ ବା.ରା. ଯୁଦ୍ଧକାଣ ୪୯-୧୩୯

ଅର୍ଥ – ଯେଉଁ ରାବଣ ବଜ୍ରପାତ ଓ ଅଗ୍ନିଶରରେ ବିଚଳିତ ହୋଇ ନଥିଲା, ସେ ରାମଙ୍କ ବାଣରେ ଆହତ ହୋଇ ମଧ୍ୟ, ସେଥିରେ ବିଚଳିତ ନ ହୋଇ ସେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତିରୋଧରେ ବାଣ ଚଳାଇଲା ।

ସାଧାରଣତଃ ଯେ ବୀର ଯୋଦ୍ଧା , ସେ କିଛି ବି ଆଘାତରେ ବିଚଳିତ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ କି ଆହତ ହୋଇଥିଲେ ବି ତାକୁ ଭୃକ୍ଷେପ କରି ନଥାନ୍ତି । ନିଜର ପରାକ୍ରମ ଉପରେ ଭରସା କରି, ନିର୍ବଳକୁ କଷ୍ଟଦେବା, ଅନ୍ୟର ସମ୍ପଦ ଲୁଟ୍ କରିବା, କାହାକୁ ଯୁଦ୍ଧରେ ପରାୟ କରି ବୃଥା ଅଭିମାନ କରିବା ଇତ୍ୟାଦି ଅଳ୍ପ ବୃଦ୍ଧି ଯୋଦ୍ଧାର କାମ । ମାତ୍ର ଯେତେବେଳେ ପାପର ଦଣ୍ଡ ସ୍ୱରୂପ ଦୈବୀ ପ୍ରହାର ପଡିଯାଏ , ତାର ବୃଦ୍ଧି ବିବେକ ପରାକ୍ରମ ସବୁ ଶକ୍ତିହୀନ ହୋଇପଡେ । ତେଣୁ ପ୍ରେତ୍ୟକ ଅଙ୍କାରୀଙ୍କର ମନେ ରଖିବା ଉଚିତ ଯେ ସେମାନଙ୍କ ଠାରୁ କେହି ଜଣେ ଅଧିକ ବଳବାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତି କେଉଁଠି ହେଲେ ଉପସ୍ଥିତ ରହିଛନ୍ତି ଯେ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଉପଯୁକ୍ତ ଦଣ୍ଡ ବିଧାନ କରିଦେବେ । ସେ ବଳବାନ୍ ପୁରୁଷ , ଦୈବୀଶକ୍ତି ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କେହି ନୁହେଁ । ଅଙ୍କାରୀର ପାପଭାର ଅଧିକ ହେଲେ ଦୈବୀଶକ୍ତି ଉପଯୁକ୍ତ ଦଣ୍ଡ

-

ବିଧାନ କରିଦେବେ । ତେଣୁ ଶ୍ଳୋକର ଉପଦେଶ ଏହି ଯେ, ମନୁଷ୍ୟ ସର୍ବଦା ଦୈବୀ ଦଣ୍ଡକୁ ଆଖି ଆଗରେ ରଖି ନିଜର ଆଚରଣ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରୁ ।

୧୯ - ଯସା ବିକ୍ରମମାସାଦ୍ୟ ରାକ୍ଷସା ନିଧନଂ ଗତାଃ ତେ ମନ୍ୟେ ରାଘବଂ ବୀରଂ ନାରାୟଣମନାମୟମ୍ ॥ ବା.ରା. ଯଦ୍ଧକାଣ୍ଡ ୭୨-୯୯

ଅର୍ଥ –ଯେ ନିଜର ବୀରତା ଓ ପରାକ୍ରମ ସାହାଯ୍ୟରେ ସକଳ ରାକ୍ଷସଙ୍କର ନିଧନ କରିପାରନ୍ତି ସେହି ଅନାମୟ ବୀର ହିଁ ନାରାୟଣ ବା ରାଘବ ।

ଧନ୍ୟ ସେହିମାନେ ,ଯେଉଁମାନେ ନିଜର ପରାକ୍ରମ ଓ ସାହସର ଦୂରୁପଯୋଗ ନକରି ,କେବଳ ଅସୁରତ୍ୱକୁ ବଲୋପ କରିବାରେ ଓ ନିଜକୁ ତଥା ଜୀବଜଗତକୁ ପାପ ପ୍ରଭାବରୁ ସୁରକ୍ଷାଦେବାରେ ଉପଯୋଗ କରଥାନ୍ତି । ଏହା ହିଁ ପରାକ୍ରମୀ ପୁରୁଷଙ୍କର ଶ୍ରେଷ ବୀରତ୍ୱର ଓ ପରାକ୍ରମର ପରିଚୟ ।

୨୦ - ନ ତେ ଦଦୃଶିରେ ରାମଂ ଦହନ୍ତମପିବାହିନୀମ୍ ମୋହିତା ପରମାସ୍ତେଶ ଗାନ୍ଧର୍ବେଶ ମହାତ୍ମନା ॥ ବା.ରା. ଯୁଦ୍ଧକାଶ୍ଚ ୯୩-୨୬

ଅର୍ଥ- ମହାତ୍ମା ରାମ ଗନ୍ଧର୍ବାସ୍ତ ଦ୍ୱାରା ରାକ୍ଷସ ମାନଙ୍କୁ ମୋହିତ କରି ନିଧନ କରିଥିଲେ ବି କେହି ତାହାଙ୍କୁ ଦେଖି ପାରି ନଥିଲେ ।

ବାୟବିକ ମନୁଷ୍ୟର ଅସତ୍ କର୍ମର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ତାକୁ ଅଶେଷ କଷ୍ଟ ଭୋଗ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ ଏପରି କି ଜନ୍ମ ଜନ୍ମାନ୍ତରରେ ପ୍ରାରନ୍ତ ରୂପେ

-

ଭୋଗ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ତାର ସମୟ ଅସତ୍ କର୍ମ ଓ ପାପବୃତ୍ତି, ତାର ସକଳ କଷ୍ଟର ମୂଳ କାରଣ ବୋଲି ସେ ଜାଣି ପାରେନାହିଁ କି ଅନୁମାନ କରି ପାରେ ନାହିଁ । ମାତ୍ର ସେ କ୍ଷଣିକ ସୁଖ ଲାଭର ପ୍ରଲୋଭନରେ ଅସତ୍ କର୍ମ ଓ ପାପବୃତ୍ତିରେ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ତାର ପାପର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଦୈବୀଦଣ୍ଡ ଦେବାକୁ ଦୈବୀଶକ୍ତି ଗନ୍ଧର୍ବାସ୍ତ ଦ୍ୱାରା ତାକୁ ମୋହିତ କରି ସକଳ ଦୂର୍ଗତିରେ ପକାଇ ଦେଇ ଥାଏ ।

୨୧ - ପ୍ରଣମ୍ୟ ଦୈବତେଭ୍ୟୟ ବ୍ରାହ୍ମଣେଭ୍ୟୟ ମୈଥିଳୀ ବଦ୍ଧାଞ୍ଜଳିପୁଟା ଚେଦମୁବାଚାଗ୍ନିସମୀପତଃ ॥ ବା.ରା. ଯୁଦ୍ଧକାଣ୍ଡ ୧୧୬-୨୪

ଅର୍ଥ – ଦେବତା ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରି ମୈଥିଳୀ ଅଗ୍ନି ସମୀପକୁ ଯାଇ କହିଲେ ।

ସତ୍ୟରେ ପ୍ରତିଷିତ ଧର୍ମାତ୍ନା , ଯଦି କୌଣସି ଅନ୍ତରସ୍ଥ ବାର୍ତ୍ତା ପ୍ରକଟ କରିବାକୁ ଇଛା କରନ୍ତି ,ସେମାନେ ଦେବତା ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କ ପରି ଶ୍ରେଷ ଲୋକଙ୍କ ସନ୍ଧୁଖରେ କହିଥାନ୍ତି , କାରଣ ଶ୍ରେଷ ଲୋକଙ୍କ ମନ୍ତବ୍ୟ ତଥା ପରାମର୍ଶ ସର୍ବଦା ଗ୍ରହଣିୟ । ସୀତା ଅଗ୍ନିଙ୍କ ସମୀପକୁ ଯାଇ କହିବାର ତାତ୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥ ଏହି ଯେ, ସୀତା, ଅନ୍ତଃକରଣର ଦିବ୍ୟଜ୍ୟୋତି ନିକଟରେ ଅନ୍ତରର ଭାଷା କହିଦେଇ ଆତ୍ର ସନ୍ତୋଷ ଲାଭ କରି ପାରିବେ ।

୨ ୨ - ଚାଳନାତ୍ପର୍ବତସ୍ୟେବ ଗଣା ଦେବସ୍ୟ କମ୍ପିତାଃ ଚଚାଳ ପାର୍ବତୀ ଚାପି ତଦାଶ୍ଳିଷ୍ଟା ମହେଶ୍ୱରମ୍ ॥ \_

ଅର୍ଥ - ପର୍ବତ କମ୍ପମାନ ହେବାରୁ ଶିବଗଣ କମ୍ପି ଉଠିଲେ ଓ ପାର୍ବତୀ ମଧ୍ୟ କମ୍ପନରେ ଶିବଙ୍କ ଉପରେ ଆଉଜିଗଲେ ।

ପର୍ବତ କମ୍ପିବାରୁ ଶିବପାର୍ବତୀ କମ୍ପି ଉଠିଲେ । ଅବଃଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେଖିଲେ ଜଣାଯିବ ଯେ ଅବଃକରଣର କମ୍ପନ , ବାହ୍ୟ ଜୀବନର ସକଳ ଷ୍ଟରରେ କମ୍ପନ ସୃଷ୍ଟିକରେ , ଯେପରି ଭୂକମ୍ପନରେ ଭୂପୃଷ୍ଟସ୍ଥ ସମୟ ସ୍ଥିର ଓ ଦୃଢ ବୟୁରେ କମ୍ପନ ହୋଇଥାଏ । ଏହି କମ୍ପନର ସ୍ଥିତି, ପ୍ରଖରତା ଓ ସ୍ଥାୟୀତ୍ୱ ତାର ମୂଳ ଆଧାର ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ।

ମନୁଷ୍ୟର ରୂଚି ଓ ଅରୁଚି ଦୃଷ୍ଟିରେ ସଂସାରର କେତେକ ପଦାର୍ଥ, କ୍ରିୟା, ଘଟଣାପ୍ରବାହ ଓ ପରିସ୍ଥିତି ମନୁଷ୍ୟକୁ ହିତକର ପରି ମନେ ହୁଏ । ମାତ୍ର ମନୁଷ୍ୟର ଅନ୍ତଃକରଣରେ କାମନା ବାସନା ରୂପି କମ୍ପନ ସୃଷ୍ଟି ହେଲେ ତା ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ବଦଳି ଯାଏ ଓ ତା ସ୍ଥାନରେ ନୁତନ ଚିନ୍ତାଧାରା ବା ବିଚାରଧାରା ପ୍ରବେଶ କରେ । ସେହି ଆଧାରରେ ପୂର୍ବ ରୁଚି ବଦଳିଯାଇ ନୁତନ ରୂଚି ଅନୁସାରେ ସମୟ ପୂର୍ବ ପଦାର୍ଥ, କ୍ରିୟା, ଘଟଣାପ୍ରବାହ ଓ ପରିସ୍ଥିତି ଯାହା ହିତକର ମନେ ହେଉଥିଲା, ତାହା ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇ ଅହିତକର ମନେହୁଏ । ଏହି ପ୍ରକାରରେ ଜୀବନ ଶୈଳୀ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେବାର ମୁଖ୍ୟ କାରଣ ହେଉଛି ସେହି ଆଧାର, ଯାହା ମନୁଷ୍ୟର ସ୍ୱାର୍ଥ ବିଚାରରେ କମ୍ପନ ସୃଷ୍ଟି କରେ । ସଂସାରରେ ଯେତେ ପ୍ରକାର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ, ସାମୁହିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇ ଚାଲିଛି ତାହାର କାରଣ କେବଳ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଆଧାରର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇ ଚାଲିଛି ତାହାର କାରଣ କେବଳ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଆଧାରର ପରିବର୍ତ୍ତନ ନେଶକୁ , ସମାଜକୁ,ତଥା ଦେଶକୁ ଯେଉଁ ହିସାବରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାକୁ ଆବଶ୍ୟକ, ସେହି ଅନୁସାରେ ତାର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ, ବିଚାର ପ୍ରଣାଳୀ ଓ ଆଧାରଶୀଳାର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେବା ମଧ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ ।

\_

୨୩ - ଦାରାଃ ପୁତ୍ରାଃ ପୁରଂ ରାଷ୍ତ୍ରଂ ଭୋଗାଚ୍ଛାଦନଭୋଜନମ୍ ସର୍ବମେବାବିଭକ୍ତଂ ନୌ ଭବିଷ୍ୟତି ହରିଶ୍ୱର ॥ ବା.ରା.ଉଉରାକାଣ୍ଡ ୩୪-୪୧

ଅର୍ଥ – ବାନରରାଜ ! ସ୍ତୀ, ପୂତ୍ର,ନଗର, ରାଷ୍ଟ୍ର, ଭୋଗ, ବସ୍ତ ଓ ଭୋଜନ ଆମର ଅବିଭକ୍ତ ସମ୍ପତ୍ତି ହେବ ।

ଏହି ସଂସାରରେ ଯେତେ ଇଶ୍ୱର ପ୍ରଦତ୍ତ ସାମଗ୍ରୀ ରହିଛି ତା ଉପରେ ସମୟ ମାନବ ଓ ପ୍ରାଣିଙ୍କର ସମାନ ଅଧିକାର ରହିଛି । ତେଣୁ ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁସାରେ ଏହି ସାମଗ୍ରୀ ସମୂହକୁ ଉପଭୋଗ କରିବାକୁ ସମୟଙ୍କର ଅଧିକାର ରହିଛି । ଏହି ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଉପରେ ସମାଜବାଦ ଆଧାର କରେ । ତେଣୁ ଏହି ସାମଗ୍ରୀକୁ ନିଜ ଭିତରେ ବାଣ୍ଟି ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଅଧିକାର ସ୍ଥିର କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଏହା ହିଁ ଏହି ଶ୍ଳୋକ ଉପଦେଶ ଦିଏ ।

୨୪ - ଯାମେବ ରାତ୍ରୀ ଶତୃଘ୍ନଃ ପର୍ତ୍ତଶାଳୀ ସମାବିଶତ୍ ତାମେବ ରାତ୍ରୀ ସୀତାପି ପ୍ରାସୁତ ଦାରକଦ୍ୱୟମ୍ ॥ ବା.ରା.ଉଉରାକାଣ ୬୬-୧

ଅର୍ଥ – ଯେଉଁ ରାତ୍ରୀରେ ଶତୃଘ୍ନ ବାଲ୍ମିକି ଆଶ୍ରମସ୍ଥିତ ପର୍ତ୍ତଶାଳାକୁ ଗଲେ ସେହି ରାତ୍ରୀରେ ସୀତା ପୃତ୍ୱୟଙ୍କୁ ଜନ୍ମ ଦେଲେ ।

ଯେଉଁ ଦିନ ଶତୃନାଶ କଲାବାଲା ପ୍ରେମ ଓ ଲୋଭ ରୂପକ ମହଲକୁ ତ୍ୟାଗକରି ଆତ୍ମାରୂପି ସୀତା ଋଷିଭାବନାର ପ୍ରତୀକ ତ୍ୟାଗରୂପି ପର୍ତ୍ତଶାଳାକୁ

ଗଲେ ସେହିଦିନ ସେ ଜ୍ଞାନ(ଲବ) ଓ କର୍ମ(କୁଶ) ରୂପକ ପୁତ୍ର ଦ୍ୱୟଙ୍କୁ ଜନ୍ମ ଦେଲେ । ମନୁଷ୍ୟର ନିର୍ମଳ ଓ ନିସ୍ୱାର୍ଥ ପ୍ରେମଭାବ ,ସଂସାରର ସମୟ ଶତୃତାକୁ ହଟାଇ ଦେଇ, ସମୟଙ୍କୁ ନିଜର ମନେକରି ,ସଦ୍ଭାବନା ଧାରଣ କରି ଓ ବ୍ୟକ୍ତି କେନ୍ଦ୍ରିକ ଭୋଗ ସଂଗ୍ରହର ବାସନା ତ୍ୟାଗକରି , ସଂଯମ ଓ ତ୍ୟାଗ ଅବଲୟନ କରେ । ଏହା ହିଁ ଶତୃଘ୍ନ ବାଲ୍ମିକିଙ୍କ ପର୍ଣ୍ଣଶାଳାରେ ପହଞ୍ଚିବାର ତାପ୍ପର୍ଯ୍ୟ । ଏହି ସ୍ଥିତି ଆସିଗଲେ ଅତ୍ମାରେ ସଦ୍ଜ୍ଞାନ ଜାତ ହୁଏ ଓ ସେ ସକ୍ର୍ମରେ ପ୍ରବୃତ ରହେ । ଏହା ହିଁ ସୀତାଙ୍କର ପୁତ୍ରଦ୍ୱୟ ଜନ୍ମ ହେବାର ତାର୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥ ।

ଗାୟତ୍ରୀ ରାମାୟଣର ୨୪ ଖ୍ଲୋକରେ ଧର୍ମ,ନୀତି , ସମାଜ, ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଓ ଅଧ୍ୟାତ୍ମ ଆଦିର ରହସ୍ୟ ଉନ୍ନୋଚନ କରାଯାଇଛି । ଏହି ରହସ୍ୟ ଉପରେ ବିଚାର କରି ତଦନୁସାରେ ଆଚରଣ କଲେ ଅନ୍ତିମ ପରିଶାମ କଣ ହେବ ତାହା ଅନ୍ତିମ ଖ୍ଲୋକରେ ଦର୍ଶା ଯାଇଛି । ଅନ୍ତିମ ଖ୍ଲୋକରେ ଅନ୍ତିମ ପରିଶାମ ସ୍ୱରୂପ ,ଦେବୀ ସୀତା ରୂପକ ଆତ୍ମାର କୋଳରେ ସଦ୍ଜ୍ଞାନ ଓ ସହ୍ନର୍ମ ରୂପକ ଦୁଇ ପୁତ୍ର କ୍ରିଡା ଆରୟ କରି ଦେଇଛନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟର ତପଣ୍ଟଯ୍ୟାର ସମୟ କାୟାକ୍ଲେଶ ବିସ୍ମରଣ ହୋଇଯିବ ଓ ଜ୍ଞାନ ଓ କର୍ମ ରୂପକ ଦିବ୍ୟ ପୁତ୍ରଦ୍ୱୟଙ୍କ ଚପଳତା ଦେଖି ତାର ହୃଦ୍ୟ ଆନନ୍ଦରେ ଉତ୍ଫୁଲ୍ଲିତ ହୋଇ ଉଠିବ । ଏହା ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ସିଦ୍ଧିର ପରମାନନ୍ଦ । ଏହା ହିଁ ଏହି ରାମାୟଣର ଉପଦେଶ । ମହର୍ଷି ବାଲ୍ଲିକି ନିଜର ଜ୍ଞାନ ଓ ଅନୁଭବର ସକଳ ରହସ୍ୟ ଏହି ୨୪ ଖ୍ଲୋକରେ ଭରି ଦେଇଛନ୍ତି ଯାହା ସ୍ୱୟଂସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ପ୍ରଶିଧାନ ଯୋଗ୍ୟ । ବିଜ୍ଞ ପାଠକ ଓ ବିଚାରକ, ନିଜର ସଦ୍ଜ୍ଞାନ ବଳରେ ଯଦି ଏହି ଶ୍ଲୋକ ଗୁଡିକରେ ଛପି ରହିଥିବା ଆଉ କିଛି ରହସ୍ୟ ଉନ୍ନୋଚନ କରି ପାରିବେ, ତେବେ ଜଗତ ଉପକୃତ ହୋଇପାରିବ ।

\_\_\_\_\_

\_

## ଗାୟତ୍ରୀ ହୃଦୟମ୍

ରଷି ଯାଜ୍ଞ୍ୟବକ୍ଷ୍ୟ ଓ ବ୍ରହ୍ମଦେବଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ବିଷୟରେ ପ୍ରଶ୍ନୋତ୍ତର ଛଳରେ ଯାହା ଯାହା କଥୋପକଥନ ହୋଇଥିଲା ତାହା ସମୟ ସଂକଳିତ ହୋଇ ଗାୟତ୍ରୀ ହୃଦୟ ଗ୍ରନ୍ଥର ସୃଷ୍ଟି । ସାଧନା କ୍ଷେତ୍ରରେ ଯାଜ୍ଞ୍ୟବକ୍କ ଓ ବ୍ରହ୍ମଦେବଙ୍କ ପ୍ରେଶ୍ନାତ୍ତର କଥୋପକଥନ ସୟଳିତ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥର ଭୂମିକା ଅତୁଳନୀୟ ।

କିପରି ସୃଷ୍ଟି ରଚନା ହେଲା,ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ବ୍ୟାହ୍ୱିତି ତ୍ରୟର ସଙ୍କେତ କଅଣ ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ତତ୍ ସବିତା ବରେଣ୍ୟ ଭର୍ଗ ଦେବ ଆଦି ପାଞ୍ଚଟି ତତ୍ତ୍ୱର ବିଶେଷତା ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦିଆ ଯାଇଛି । ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପରିଚୟ ସୟନ୍ଧିୟ କେତେକ ପ୍ରଶ୍ନୋତ୍ତର ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ସ୍ଥାନିତ ହୋଇଛି । କାଳ ଅନୁସାରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ତିନି ନାମ ରହିଛି ଓ ଏଥିରେ ଏହି ତିନି ନାମ ବାଲା ଦେବୀଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି । ବ୍ୟାହୃତି ମାନଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ କଅଣ , କେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେମାନଙ୍କର ବ୍ୟାପୃତ୍ତି ଓ ସ୍ଥିତି ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥରେ ବିୟାର କରା ଯାଇଛି । ଷ୍ଯୋତ୍ର ଅନୁସାରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତର ୨୪ ପକ୍ଷରରେ ୨୪ ଦେବଶକ୍ତି ଅଧିଷ୍ଠାନ କରିଥାନ୍ତି ଓ ସେହି ଦେବଶକ୍ତି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଶରୀରର ୨୪ ଅବୟବରେ ମଧ୍ୟ ବାସ କରିଥାନ୍ତି । ସାଧକ ଯେତେବେଳେ ଗାୟତ୍ରୀ ଶକ୍ତିକୁ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଧାରଣ କରେ ସେତେବେଳେ ସେ ଅନୁଭବ କରିଥାଏ ଯେ ସେହି ଦେବ ଶକ୍ତିମାନେ ମଧ୍ୟ ତାହାର ସେହି ସେହି ଅବୟବ ମାନଙ୍କରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହି ତା ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରଷ୍ଠତାର ସଂଚାର କରାଉଛନ୍ତି ।

ଶୀ ଭଗବାନ୍ବାଚ-

-----

-

ସିଦ୍ଧିଲାଭ ହୋଇଗଲେ ଏହି ଦେବଶକ୍ତି ମାନେ ସାଧକର ତେଜ ବୃଦ୍ଧି କରିଥାନ୍ତି ।

ଓଁ ନମସ୍କୃତ୍ୟ ଭଗବାନ୍ ଯାଜ୍ୟବକ୍ଷ୍ୟଃ ସ୍ୱୟଂଭୁବଂ ପରିପୃଚ୍ଛତି । ତ୍ୱଂ ନୋ ବୃହି ବ୍ରହ୍ମନ୍ ଗାୟତ୍ର୍ୟୁପ୍ତିଂ ତୁରୀୟାଂ ଶ୍ରୋତୁମିଚ୍ଛାମି । ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନୋପ୍ତିଂ ପ୍ରକୃତିଂ ପରିପୃଚ୍ଛାମି ॥୧ ॥

ଯାଜ୍ୟାବକ୍କ ଭଗବାନ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ନମୟାର କରି ପଚାରିଲେ, ହେ ବ୍ରହ୍ମନ୍ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଉତ୍ପତ୍ତି , ପ୍ରକୃତି ଓ ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନର ଉତ୍ପତ୍ତି କିପରି ହେଲାବିୟାର କରି କୁହନ୍ତୁ ,ତାହା ଜାଣିବାକୁ ମୁଁ ଇଛା କରୁଛି ।

ପ୍ରଣବେନ ବ୍ୟାହୃତୟଃ ପ୍ରବର୍ତତେ ତମସସ୍ତୁ ପରଂ ଜ୍ୟୋତିଃ । କଃ ପୁରୁଷଃ ? ସ୍ୱୟୟୂର୍ବିଷ୍ଣୁରୀତି । ଅଥ ତାଂ ସ୍ୱାଂଗୁଲ୍ୟାମଥ୍ନାତି । ମଥ୍ୟମାନାତ୍ ଫେନୋ ଭବତି । ଫେନାତ୍ ବୃଦ୍ବୁଦୋ ଭବତି । ଅଣ୍ଡାତ୍ ଆଦ୍ମା ଭବତି । ଆଦ୍ମନ ଆକାଶୋ ଭବତି । ଆକାଶାତ୍ବାୟୁର୍ଭବତି । ବାୟୋରଗ୍ନିର୍ଭବତି । ଅଗ୍ନେରୋଙ୍କରୋ ଭବତି । ଓଁକାରାତ୍ ବ୍ୟାହୃତିର୍ଭବତି । ବ୍ୟାହୃତ୍ୟା ଗାୟତ୍ରୀ ଭବତି । ଗାୟତ୍ୟାଃ ସାବିତ୍ରୀ ଭବତି । ସାବିତ୍ୟାଃ ସରସ୍ୱତୀ ଭବତି । ସରସ୍ୱତ୍ୟା ବେଦାଃ ଭବନ୍ତି । ବେଦେଭ୍ୟୋ ବ୍ରହ୍ମା ଭବତି । ବୃହୁଣୋ ଲୋକା ଭବନ୍ତି । ତସ୍ତାଲୋକାଃ ପ୍ରବର୍ତ୍ତ । ଚତ୍ରାରୋ

ବେଦାଃ ସାଂଗାଃ ସୋପନିଷଦଃ ସେତିହାସାସ୍ତେ ସର୍ବେ ଗାୟତ୍ୟାଃ

ପ୍ରବର୍ତତ୍ତେ । ଯଥା ଅଗ୍ନିର୍ଦ୍ଦେବାନାଂ,ବ୍ରାହ୍ମଣୋ ମନୁଷ୍ୟାଣାଂ,ମେରୁଃ ଶିଖରିଣାଂ, ଗଙ୍ଗା ନଦୀନାଂ , ବସନ୍ତୋ ଉତୁଣାଂ, ବ୍ରହ୍ମା ପ୍ରଜାପତୀନାଂ, ଏବମସୌ ମୁଖ୍ୟଃ । ଗାୟତ୍ୟାଃ ଗାୟତ୍ରୀ ଛନ୍ଦୋର୍ଭବତି । ॥ ୨ ॥

ସ୍ୱାୟୟୁବ ବ୍ରହ୍ମା, ମହର୍ଷି ଯାଜ୍ୟବଳ୍କଳୁ କହିଲେ , ଓଁ କାର ଓ ଭୂର୍ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ଆଦି ବ୍ୟାହୃତିମାନଙ୍କ ସହିତ ସେହି ପରମ ଜ୍ୟୋତିର ସୟନ୍ଧ ରହିଛି ଯାହା ପ୍ରକୃତିର ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ ଓ ରଜୋଗୁଣକୁ ସ୍ଧର୍ଶ କରନ୍ତି ସିନା କିନ୍ତୁ ତମଗୁଣଠାରୁ ଦୂରରେ ଥାନ୍ତି । ଯାଜ୍ୟବଳ୍କ ପଚାରିଲେ ଏଥିରେ ପରୁଷ କିଏ । ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଉତ୍ତର ହେଲା ଯେ, ସେହି ପରମ ଜ୍ୟୋତି ହିଁ ପୁରୁଷ । ସେ ଅଜନ୍ନା ପରମାତ୍ମା । ସେ ପ୍ରକାଶ ସୁରୂପ , ତାଙ୍କ ନିବାସ ସ୍ଥାନରେ ଅଜ୍ଞାନ ଅନ୍ଧକାରର ଲେଶ ମାତ୍ର ସ୍ଥାନ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଭକ୍ତର ଅନ୍ତଃକରଣ ସର୍ବଦା ଜ୍ଞାନକ୍ୟୋତିରେ ପ୍ରକାଶବାନ୍ ରହିଥାଏ ।

ମହର୍ଷି ଯାଜ୍ଞ୍ୟବଳ୍କ ପୁନଃ ପଚାରିଲେ ସୃଷ୍ଟିର ରଚନା କିପରି ? ଏହି କ୍ୟୋତି ପୁରୁଷ ପ୍ରଥମେ ଜଳ ରଚନା କଲେ , ଅଙ୍ଗୁଳି ଦ୍ୱାରା ତାକୁ ମଥନ କଲେ ,ସେଥିରୁ ଫେଣ ହେଲା, ଫେଣରୁ ବୁଦ୍ ବୁଦ୍ ବାହାରିଲା , ବୁଦ୍ ବୁଦ୍ରୁ ଅଣ୍ଟ, ଅଣ୍ଟରୁ ଆଦ୍ମା, ଆଦ୍ମାରୁ ଆକାଶ, ଆକାଶରୁ ବାୟୁ , ବାୟୁ ଚଳନ ଜନିତ ପରମାଣୁ ଘର୍ଷଣ ଫଳରେ ଅଗ୍ନି,ଅଗ୍ନିରୁ ଓଁ କାର ଶବ୍ଦ । ଏହି ପ୍ରକାର ସ୍ଥୁଳ ଶରୀରର ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱ ହେଲା , ସେହିପରି ସୁକ୍ଷ୍ମ ଚୈତନ୍ୟର ପାଞ୍ଚ କୋଶ ସୃଷ୍ଟି ହେଲା । ଏହି ପଞ୍ଚକୋଷ ବାଲା ଶରୀରର ଗତିବିଧିର ସୀମା ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ହେଲା । ଶରୀର,ମୟିଷ ଓ ଅନ୍ତଃକରଣ ଯାହା ଭୂଃ ଭୁବଃ ଓ ସ୍ୱଃ ଆଦି ତିନି ବ୍ୟାହୃତି । ବ୍ୟହୃତିରୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପ୍ନ ହୁଅନ୍ତି । କାରଣ ଶକ୍ତି ରୂପା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଠାରୁ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଶକ୍ତି ରୂପା ସାବିତ୍ରୀ ଓ ସ୍କୁଳ ଶକ୍ତି ରୂପା ସରସ୍ୱତୀ ହେଲେ । ଏକ ହିଁ

ଇଶ୍ୱରିୟ ଶକ୍ତି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ନାମରେ ଜଣାଗଲେ । ଇଶ୍ୱରିୟ ସ୍ଥୁଳ ଶକ୍ତି ରୂପା ସରସ୍ୱତୀଙ୍କ ଠାରୁ,ବେଦଶକ୍ତି ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଅନ୍ତି । ବ୍ରହ୍ମା ଏହି ବେଦଶକ୍ତିକୁ ସର୍ବ ସାଧାରଣରେ ଉପଯୋଗ ପାଇଁ ସୁବ୍ୟବସ୍ଥିତ କରି ଚାରି ଭାଗ କରିଦେଲେ । ବେଦ ସହିତ ବ୍ରହ୍ମା ତିନି ଲୋକ କଲେ ଓ ବେଦ ଜ୍ଞାନରେ ସଜିତ କରିଦେଲେ । ବେଦ ସହିତ ତାର ସୁବିୟାର ପାଇଁ ଉପନିଷଦ,ସାଙ୍ଗ,ଇତିହାସ ବି ରଚିତ ହେଲା । ଏ ସମୟ ଗାୟତ୍ରୀମୟ ହୋଇଗଲା ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜାତି, ବର୍ଣ୍ଣରେ କେହି କେହି ଶ୍ରେଷ, ଗୌରବମୟ ତଥା ବୈଭବଶାଳୀ ଥାନ୍ତି ,ସେହପରି ଦେବତାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷ ଅଗ୍ନି,ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ , ପର୍ବତରେ ସୁମେରୁ,ନଦୀରେ ଗଙ୍ଗା, ଋତୁରେ ବସନ୍ତ ଓ ପ୍ରଜାପତୀରେ ବ୍ରହ୍ମା ଶ୍ରେଷ, ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଅସାଧାରଣ ଅଟନ୍ତି ସେହିପରି ଛନ୍ଦମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ , ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟରେ ଓ ଶକ୍ତି ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ସର୍ବଶ୍ରେଷ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରେ ଭଗବାନ ମଧ୍ୟ ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ରେଷ ବୟୁକୁ ହିଁ ତାଙ୍କର ବିଭୂତି ବୋଲି ସୁଚନା ଦେଇଛନ୍ତି ।

କିଂ ଭୂଃ ?କିଂ ଭୁବଃ ?କିଂ ସ୍ୱଃ ?କିଂ ମହଃ ?କିଂ କନଃ ?କିଂ ତପଃ ? କିଂ ସତ୍ୟଂ ?କିଂ ତତ୍ ?କିଂ ସବିତୁଃ ?କିଂ ବରେଶ୍ୟଂ ?କିଂ ଭର୍ଗ ? କିଂ ଦେବସ୍ୟା ? କିଂ ଧୀମହି ? କିଂ ଧିୟଃ ?କିଂ ଯଃ ?କିଂ ନଃ ? କିଂ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ? ॥୩॥ ଭୂରିତି ଭୂର୍ଲୋକୋ ,ଭୁବଃ ଇତ୍ୟନ୍ତରୀକ୍ଷର୍ଲୋକଃ ,ସ୍ୱରିତି ସ୍ୱର୍ଲୋକୋ, ମହରିତି ମହର୍ଲୋକୋ,ଜନ ଇତି ଜନୋଲୋକଃ, ତପଃ ଇତି ତପୋ ଲୋକଃ ,ସତ୍ୟମିତି ସତ୍ୟଲୋକଃ, ଭୂର୍ଭୁବଃସ୍ୱଃ ଇତି ତ୍ରୈଲୋକ୍ୟ ତଦିତି ତେଜୋ ଯତେଜସୋଽଗ୍ମିର୍ଦ୍ଦେବତା ସବିତୁରିତ୍ୟାଦିତ୍ୟସ୍ୟ ବରେଣ୍ୟମିତ୍ୟନ୍ନମ୍ ଅନ୍ନମେବ ପ୍ରଜାପତୀଃ । ଭର୍ଗ ଇତ୍ୟାପଃ, ଆପୋ ବୈ ଭର୍ଗଃ । ଯଦାପଞ୍ଚତ୍ ସର୍ବା ଦେବତାଃ । ଦେବସ୍ୟ ସବିତୁର୍ଦ୍ଦେବୋ ବା ଯଃ ପରୁଷଃ ସ ବିଷ୍ଣଃ । ଧୀମହିତ୍ୟେଶ୍ୟର୍ୟ , ଯଦୈଶ୍ୱୟ୍ୟ ସ ପାଣ

ଧିୟ ଇତି ମହୀତି । ପୃଥିବୀ ମହି । ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତିତି କାମଃ । କାମ ଇମାନ୍ ଲୋକାନ୍ ପ୍ରଚ୍ୟାବୟତେ । ଯୋ ନୃଶଂସଃ ।

ଇତ୍ୟଧ୍ୟାତ୍ରଂ , ତଦଧ୍ୟାତ୍ରମ । ତତ୍ ପରମଂ ପଦଂ , ତନ୍ମହେଶ୍ୱରଃ ।

୍ଦ୍ର ଯୋଃନୃଶଂସୋଃସ୍ୟାଃ ସ ପରୋ ଧର୍ମ ଇତ୍ୟେଷା ବୈ ଗାୟତ୍ରୀଃ । ॥୪ ॥

ଅର୍ଥ – ୩- ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶବ୍ଦ କଅଣ ଅଟେ ? ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶବ୍ଦ ଉପରେ ବିଚାର କରି ତା ମଧ୍ୟରେ ଛପି ରହିଥିବା ଅର୍ଥ, ରହସ୍ୟ ଓ ସଙ୍କେତକୁ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବା ଉଚିତ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପ୍ରଶ୍ନ ଉପରେ ଅଲଗା ଅଲଗା ବିଚାର କରିବା ପାଇଁ ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ । ଅର୍ଥ-୪-ଭୂଃ-ଭୂଳୋକ,ଭୁବଃ-ଆକାଶଲୋକ,ସ୍ୱଃ-ସ୍ୱର୍ଗଲୋକ, ମହଃ – ମହଲୋକ, ଜନଃ- ଜନଲୋକ, ତପଃ-ତପଲୋକ, ସତ୍ୟମ୍ - ସତ୍ୟଲୋକ, ତତ୍ -ତେଜ ବା ଅଗ୍ନି । ସବିତା ଅର୍ଥାତ୍ ସୂର୍ଯ୍ୟ ,ବରେଣ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ନ ବା ପ୍ରଜାପାଳିନୀ ଶକ୍ତି , ଭର୍ଗ ଅର୍ଥାତ୍ ଆପ ବା ଶକ୍ତି ସମୂହ ,ଦେବସ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ସବିତା ଦେବ ପୁରୁଷ ବା ବିଷ୍ଟୁ ,ଧୀମହି ଅର୍ଥାତ୍ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟର ଧ୍ୟାନ, ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟର ଅର୍ଥ ହେଲା ପ୍ରାଣ,ଅଧ୍ୟାତ୍ମ, ପରମପଦ , ମହେଶ୍ୱର , ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ଅର୍ଥାତ୍ କାମ, ଯାହା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତି ଲୋକର ସଂଚାଳନ ହେଉଥାଏ । ଅସତ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ମନ୍ଦ କାମକୁ ସଂହାର କରୁଥିବା କାମନା । ନୃଶଂସ

-

ଅର୍ଥାତ୍ ଗହିତ । ଯେଉଁ କାମନା ସତ୍କର୍ମ ପାଇଁ ପ୍ରେରଣା ଦେଉଥାଏ ତାହା ଅନୃଶଂସ ଓ ଗ୍ରାହ୍ୟ । ଏହି ପ୍ରଣାଳୀକୁ ପରିଚାଳନା କରିବା ଗାୟତ୍ରୀ ଧର୍ମ ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ସ୍ୱରୂପ ଅଟେ ।

ଭୂଃ,ଭୂବଃ ଆଦି ସପ୍ତଲୋକର ସ୍ଥିତି ସର୍ବଦା ସ୍ମରଣ ରଖିବା ଉଚିତ । ତା ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ସ୍ୱାର୍ଥ, ଲୋଭ, ଦୁଃଖ ଆଦି ସଙ୍କୁଚିତ ଭାବନାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱକୁ ଉଠି,ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ସମସ୍ୟାକୁ ନିଜର ସମସ୍ୟା ମନେ କରି, ତାର ନିରାକରଣ ପାଇଁ ଯଦୃଶୀଳ ହୋଇ ପାରିବ ।

ତତ୍, ସବିତା, ବରେଶ୍ୟଂ,ଭର୍ଗ, ଦେବ ଏହି ପାଞ୍ଚ ଶବ୍ଦ ଦ୍ୱାରା ତେଜ, ଉଷ୍ମତା,ଅନ୍ନ, ଦିବ୍ୟତା ଓ ପରମାତ୍ମା ଏହି ପାଞ୍ଚ ମହାନ ଆବଶ୍ୟକତା ଉପରେ ଧ୍ୟାନ କେନ୍ଦ୍ରିତ କରାଯାଇଛି । ଏହି ପାଞ୍ଚ , ଜୀବନର ପ୍ରଧାନ ଆବଶ୍ୟକତା ଓ ତାକୁ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ସଞ୍ଚିତ କରିବା ଉଚିତ । ତେଜସ୍ୱୀତା, ପ୍ରତିଭା, ଶାଳୀନତା, ପୁରୁଷାର୍ଥ ଓ ପରାକ୍ରମ, ଏମାନେ ତତ୍ ଶବ୍ଦର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ଉଷ୍ମତା , ଞୂର୍ତି , ପାଚନଶକ୍ତି ,ନିରୋଗତା ଓ ସୁଦୃଢତା , ସବିତା ଶବ୍ଦ ସହିତ ସୟନ୍ଧିତ । ଅନ୍ନ, ବସ୍ମ, ଦୁଧିଆଳୀ ପଶୁ, ଗୃହିଶୀ, ସନ୍ତାନ ଓ ଅନ୍ୟ ସମୟ ଜୀବନୋପଯୋଗୀ ବସ୍ତୁ ବରେଶ୍ୟ ଶବ୍ଦ ଅନ୍ତର୍ଗତ । ଦିବ୍ୟତା, ସଦ୍ଗୁଣ, ଯୋଗ୍ୟତା, ଶକ୍ତି, ସାମଥ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି ଭର୍ଗ ଶବ୍ଦ ସୟନ୍ଧିତ । ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସକ ଏହି ପାଞ୍ଚ ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ଅନୁଭବ କରନ୍ତି ଓ ପୁରୁଷାର୍ଥ ଓ ଦୈବୀ ସହାୟତା ପାଇଁ ପ୍ରଯତ୍ନ କରନ୍ତି ।

ଧୀମହି କହନ୍ତି ଧ୍ୟାନକୁ । ଧ୍ୟାନ କରାଯାଏ ସେହି ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ, ଯାହାଙ୍କୁ ହୃଦୟରେ ଧାରଣ କଲେ ଓ ଯାହାଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ନିୟମରେ ଚଳିଲେ ଅଶେଷ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ମିଳେ । ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ କହନ୍ତି କାମନାକୁ । ଧର୍ମ ଶୀଳତା, କଲ୍ୟାଣକର, ଜଗତର ମଙ୍ଗଳ ହେତୁକ କାମନା ସବୁ ଅନୃଶଂସ,

\_

ସେହି ଅନୃଶଂସ କାମନାର ବଶ ହେବା ପାଇଁ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀ ହିଁ ଆମକୁ ପ୍ରେରଣା ଦେଇଥାନ୍ତି ।

କିଂ ଗୋତ୍ରା ?କତ୍ୟକ୍ଷରା ?କତି ପାଦା ?କତି କୃକ୍ଷିଃ ?କତି ଶୀର୍ଷା ? ॥॥ ସଂଖ୍ୟାୟନ ଗୋତ୍ରା , ଚତୁର୍ବଂଶତ୍ୟକ୍ଷରା ବୈ ଗାୟତ୍ରୀ , ତ୍ରୀପଦା, ଷଟ୍କୁକ୍ଷିଃ, ପଞ୍ଚ ଶୀର୍ଷା । ॥୬॥ କେଽସ୍ୟାସ୍ପିପାଦାଃ ଭବନ୍ତି ? କା ଅସ୍ୟା ଷଟ୍କୁକ୍ଷୟଃ ? କାନି ଚ ପଞ୍ଚଶୀର୍ଷାଣି ॥୭ ॥ ରକ୍ବେଦ୍ୟ୍ୟାଃ ପ୍ରଥମଃ ପାଦୋ ଭବତି, ଯକୁର୍ବେଦୋ ଦ୍ୱାତୀୟଃ , ସାମବେଦ୍ୟୃତୀୟଃ, ପୂର୍ବା ଦିକ୍ ପ୍ରଥମା କୁନ୍ଧିର୍ଭବତି ,ଦକ୍ଷିଣା ଦ୍ୱିତୀୟା, ପଣ୍ଟିମା ତୃତୀୟା, ଉତ୍ତରା ଚତୁର୍ଥୀ, ଉର୍ଧ୍ୱା ପଞ୍ଚମୀ ,ଅଧୋହ୍ୟାଃ ଷଷୀ । ବ୍ୟାକରଣମସ୍ୟାଃ ପ୍ରଥମଂ ଶୀର୍ଷ ଭବତି , ଶୀକ୍ଷା ଦ୍ୱିତୀୟଂ, କଳ୍ପୟୃତୀୟଂ, ମିକୁଙ୍ଗ ଚତୁର୍ଥ , କ୍ୟୋତିଷାମୟନମିତି ପଞ୍ଚମମ୍ । ॥୮॥ କିଂ ଲକ୍ଷଣମ୍ ? କିଂ ବିଚେଷ୍ଟିତମ୍ ?କିମୁଦାହତମ୍ ? ॥୯॥ ଲକ୍ଷଣଂ ମିମାଂସା,ଅଥର୍ବବେଦୋ ବିଚେଷ୍ଟିଙ୍, ଛନ୍ଦୋ ବିଚିତିରୁଦାହତମ୍ ॥୯୦ ॥ କୋ ବଣ୍ଠଃ ?କଃ ସ୍ୱରଃ ? ଶ୍ୱେତ ବର୍ଣ୍ଣଃ, ଷଟ୍ ସ୍ୱରାଃ ॥୧୧॥

ଉପରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକ ଗୁଡିକ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସମ୍ପନ୍ଧରେ କେତେକ ପ୍ରଶ୍ନ ଓ ତାର ଉତ୍ତର ଦ୍ୱାରା ରଚିତ ହୋଇଛି । ପ୍ରଶ୍ନ ଗୁଡିକ ହେଲା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର କି ଗୋତ୍ର,କେତେ ଅକ୍ଷର, କେତେ ପାଦ, କେତେ କୁକ୍ଷି, କେତେ ଶୀର୍ଷ, ଏହଂ କିଏ କିଏ ଏହାଙ୍କର ପାଦ,କୁକ୍ଷି ଓ ଶୀର୍ଷ । ଏହାଙ୍କର ଲକ୍ଷଣ କଣ, ଚେଷ୍ଟା .....

କଣ ଓ ଉଦାହରଣ କଣ । ଏହାଙ୍କର ବର୍ଷ ଓ ସ୍ୱର କିପରି ଇତ୍ୟାଦି । ଯୋଗ ଓ ସାଂଖ୍ୟ ନାମରେ ଆତ୍ମକଲ୍ୟାଣର ଦୁଇଚି ମାର୍ଗ କିନ୍ତୁ ଗୀତାରେ ତାକୁ ଏକମାର୍ଗ ବୋଲି କୁହା ଯାଇଛି , ଯଥା 'ସାଂଖ୍ୟଯୋଗୋଁ ପୃଥଗ୍ ବାଲା ପ୍ରବଦନ୍ତି ନପଣ୍ଡିତ' ଅର୍ଥାତ୍ ଯୋଗ ଓ ସାଂଖ୍ୟ ପୃଥକ ବୋଲି କେବଳ ଅପଣ୍ଡିତ ମାନେ କହିଥାନ୍ତି । ସାଧାରଣତଃ ଅନାସକ୍ତ ହୋଇ ସାଂସାରିକ ପଦାର୍ଥ ପ୍ରତି ବିମୁଖ ରହି, ଆତ୍ମୁଞ୍ଜାନ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବାକୁ ଯୋଗ କହନ୍ତି କିନ୍ତୁ ସାଂସରିକ ସମୟ ପଦାର୍ଥରେ ତଥା କର୍ମଫଳରେ ସମଭାବ ରଖିବା ଓ ଏହି ଭାବନାକୁ ସକଳ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସଦୁପଯୋଗ କରିବାକୁ ସାଂଖ୍ୟ କହନ୍ତି । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ସାଂଖ୍ୟାୟନ ହେବାର ଅର୍ଥ ତାଙ୍କ ଘର ହେଉଛି ସାଂଖ୍ୟ । ଏପରି ବ୍ୟାଖ୍ୟାନ , ସାଂଖ୍ୟ ପ୍ରଧାନତା ସହିତ ଜୀବନ ବିତାଇବା ପାଇଁ ସଙ୍କେତ ଦେଉଛି । ତେଣୁ ଏହି ସାଂଖ୍ୟାୟନ ହେଉଛି ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ *ଗୋତ୍ର* ।

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ଚବିଶି ଅକ୍ଷର, ରକ୍ ଯଜୁ ଓ ସାମ ଆଦି ବେଦ ଗୁଡିକ ସହିତ ସୟଦ୍ଧିତ ହୋଇଥିବାରୁ , ଗାୟତ୍ରୀ ତିନି *ପାଦ*ରେ ଠିଆ ହୋଇଛନ୍ତି , ପୂର୍ବ,ପଣ୍ଟିମ,ଦକ୍ଷିଣ, ଉତ୍ତର,ଅଧ ଓ ଉର୍ଧ୍ୱ ଛଅ ଦିଗ ତାଙ୍କର ଛଅ *କୁକ୍ଷି* ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଶକ୍ତି ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛି ,ବେଦର ଷଟ୍ ଅଂଗ ତାଙ୍କର ଅଂଗ, ଶରୀର ଓ ବ୍ୟାକରଣ ସୂଚକ ଗାୟତ୍ରୀଛନ୍ଦ, ଶୀକ୍ଷା,କଳ୍ପ,ନିରୁକ୍ତ, ଜ୍ୟୋତିଷ ଆଦି ପଞ୍ଚ ବେଦଂଗ ତାଙ୍କ *ପଞ୍ଚଶୀର୍ଷ* । ଏହି ପଞ୍ଚ ବେଦଂଗରେ ଯେଉଁସବୁ ମହାନ୍ ଭାବନା ରହିଛି ସେହି ଭାବନାସବୁ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ *ଶକ୍ତି*, ତେଣୁ ପଞ୍ଚ ବେଦଂଗ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ପଞ୍ଚଶୀର୍ଷ ।

ସକଳ ମିମାଂସା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ *ଲକ୍ଷଣ* । ମିମାଂସା ଅର୍ଥ ବିଚାର, ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମହାଶକ୍ତିର ଆବିର୍ଭାବ, ମନୁଷ୍ୟର

-

ବିଚାରଧାରା ପରିବର୍ତ୍ତନରୁ ଜଣାଯାଏ । ଅଥର୍ବବେଦ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ *ଚେଷ୍ଟା* ଓ ଛନ୍ଦର ପ୍ରତୀକ । ଅଥର୍ବବେଦ ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନର ବ୍ୟବହାରିକ ଜ୍ଞାନଭଣ୍ଡାର । ଏଥିରେ ଶିଳ୍ପକଳା, ରସାୟନ,ବିଜ୍ଞାନ,ଚିକିସା ଓ କାମଶାସ୍ତ୍ର ଆଦି ବ୍ୟବହାରିକ ଜୀବନରେ ପ୍ରଯୁକ୍ତ ହେବାବାଲା ବିଦ୍ୟା ବର୍ଣ୍ଣତ ହୋଇଛି । ଅଥର୍ବବେଦ ସହିତ ସୟନ୍ଧ ରଖୁଥିବା ଚେଷ୍ଟା ଯଥା ଉଦ୍ୟୋଗ, ପ୍ରୟୋଗ ଉପ୍ୱାଦନ,ନିର୍ମାଣ,କଳାକୌଶଳ,ବ୍ୟବସ୍ଥା, ପରିବର୍ତ୍ତନ,ଗ୍ରହଣ ଓ ବିସର୍ଜନ ଆଦି , ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ *ଚେଷ୍ଟା* । ଛନ୍ଦ ପଦାର୍ଥକୁ ବୁଝାଯାଏ ଓ ଛନ୍ଦ ହେଉଛି ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଉଦାହରଣ । ଲକ୍ଷଣ ଓ ଚେଷ୍ଟା ଦ୍ୱାରା ବିଚାର ଓ କର୍ମଦ୍ୱାରା ଅଭିଷ୍ଟ ଫଦାର୍ଥ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ । ଉଉମୋଉମ ପଦାର୍ଥ ପ୍ରାପ୍ତି ଓ ପରିସ୍ଥିତି ବା ବାତାବରଣର ଶ୍ରେଷତ୍ୱ ଗାୟତ୍ୱୀଙ୍କ କୃପାର ଉଦାହରଣ ।

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ବର୍ଷ *ଶ୍ୱେତ* । ଶ୍ୱେତ , ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣ,ଶୁଭ୍ରତା, ଉଜ୍ସ୍ୱଳତା ଓ ପବିତ୍ରତାର ପ୍ରତୀକ । ସ୍ୱର ଛଅ ପ୍ରକାର ଯଥା ହ୍ରସ୍ସ,ଦୀର୍ଘ, ପ୍ଲୁତ, ଉଦାଉ, ଅନୁଦାଉ ଓ ସ୍ୱରିତ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସ୍ୱରର ନିଜ ନିଜ ମହତ୍ୱ ରହିଛି । ଶବ୍ଦର ଶକ୍ତି ଅନନ୍ତ । ଶବ୍ଦର ସ୍ୱର ଅନୁସାରେ ବାୟୁ ମଣ୍ଡଳରେ କମ୍ପନ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ଓ ତତ୍ତ୍କନିତ ସଂସାରରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ବାତାବରଣର ସୃଷ୍ଟିହୁଏ । ଏହି ଛଅ ସ୍ୱର ଧ୍ୟାନର ଛଅ ଭେଦ । ଏହି ଶବ୍ଦଦ୍ୱାରା ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱ ଓ ୨୪ ତତ୍ତ୍ୱର ସମଷ୍ଟି ଯାହା ସୂକ୍ଷ୍ମ ତତ୍ତ୍ୱ ହିସାବରେ ପରିଚିତ , ତାହାର ଗତି ସଂଚାର ହୁଏ । ସଂସାରର ସମୟ ଗତିଶୀଳତାକୁ ସଞ୍ଚାର ଦେବାବାଲା ସବୁ ପ୍ରକାର ସ୍ୱର ଦେବୀ ଗାୟତ୍ୱୀଙ୍କ ଠାରେ ହିଁ ସମାହିତ ରହିଛି ।

ପୂର୍ବା ଭବତି ଗାୟତ୍ରୀ, ମଧ୍ୟମା ସାବିତ୍ରୀ, ପଣ୍ଟିମା ଚ ସରସ୍ୱତୀ ରକ୍ତା ଗାୟତ୍ରୀ , ଶ୍ୱେତା ସାବିତ୍ରୀ , କୃଷ୍ଣା ସରସ୍ୱତୀ . ॥ ୧ ୨॥ ପ୍ରଣବେ ନିତ୍ୟଯୁକ୍ତା ସ୍ୟାତ୍ ବ୍ୟାହୃତିଷୁ ସପୃସୁ ।ସର୍ବେଷାମେବ ପାପାନାଂ ସଂକରେ ସମୁପସ୍ଥିତେ । ଶତସାହସ୍ରମଭ୍ୟଥା ଗାୟତ୍ରୀ ପାବନଂ ମହତ୍ । ॥୧୩॥ ଉଷଃ କାଳେ ରକ୍ତା, ମଧ୍ୟାହ୍ନେ ଶ୍ୱେତାଃପରାହ୍ନେ କୃଷା । ପୂର୍ବ ସନ୍ଧି ବ୍ରାହ୍ମୀ , ମଧ୍ୟସନ୍ଧି ମାହେଶ୍ୱରୀ ପରାସନ୍ଧି ବୈଷବୀ । ହଂସବାହିନୀ ବ୍ରାହ୍ମୀ, ବୃଷବାହିନୀ ମାହେଶ୍ୱରୀ, ଗରୁଡବାହିନୀ ବୈଷବୀ । ॥୧୪ ॥ ପୂର୍ବାହ୍ନକାଳେ ସନ୍ଧ୍ୟା ଗାୟତ୍ରୀ ,କୁମାରୀ ରକ୍ତାଙ୍ଗୀ ରକ୍ତବାସାଥ୍ରିନେତ୍ରା , ପାଶାଙ୍କୁଶାକ୍ଷମାଳା କମଣ୍ଡଳୁକରା ହଂସାରୂତା ରକ୍ବେଦସହିତା, ବ୍ରହ୍ମଦୈବତ୍ୟା ଭୂଲୋକ ବ୍ୟବସ୍ଥିତାଦିତ୍ୟପଥଗାମିନୀ । ॥୧୫ ॥ ମଧ୍ୟାହ୍ନକାଳେ ସନ୍ଧ୍ୟା ସାବିତ୍ରୀ, ଯୁବତୀ ଶ୍ୱେତାଙ୍ଗୀ,ଶ୍ୱେତବାସାସ୍ଥିନେତ୍ରା, ପାଶାଙ୍କୁଶତ୍ରୀଶୂଳଡୟରୁହସ୍ତା,ବୃଷଭାରୂତା ଯକୁର୍ବେଦସହିତା, ରୂଦ୍ରଦୈବତ୍ୟା ,ଭୁବଲୋକ ବ୍ୟବସ୍ଥିତାଦିତ୍ୟପଥଗାମିନୀ । ॥୧୬ ॥

ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ,ଗାୟତ୍ରୀ ତିନି ନାମରେ ବିଦିତ । ପ୍ରାରୟ, ତରୁଣ ଓ ପରିପକ୍ୱ ଅବସ୍ଥା ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ତିନି ନାମର ସୁଚକ । ଆରୟ ଅବସ୍ଥାରେ ଗାୟତ୍ରୀ , ମଧ୍ୟମ ଅବସ୍ଥାରେ ସାବିତ୍ରୀ ଓ ଶେଷରେ ପରିପକ୍ୱ ଅବସ୍ଥାରେ ସରସ୍ୱତୀ । ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ବର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରାତଃ କାଳରେ ଲାଲ, ମଧ୍ୟାବସ୍ଥାରେ ଶ୍ୱେତ ଓ ଅନ୍ତରେ ଧୁସର । ସେହି ଅନୁସାରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ବର୍ଣ୍ଣ ରକ୍ତିମ,ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ବର୍ଣ୍ଣ ଶ୍ୱେତ ଓ ସରସ୍ୱତୀଙ୍କର ଧୁସର ବର୍ଣ୍ଣ । ସାଧକ ତେଣୁ

ସାୟାହୁକାଳେ ସନ୍ଧ୍ୟା ସରସ୍ୱତୀ, ବୃଦ୍ଧା କୃଷାଙ୍ଗୀ, କୃଷବାସାସ୍ତିନେତ୍।,

ଶଙ୍ଖଗଦାଚକ୍ ପଦୁହୟା, ଗରୁଡାର୍ଢା ସାମବେଦ ସହିତା, ବିଷ୍ଣୁ

ଦୈବତ୍ୟା, ସ୍ୱର୍ଲୋକ ବ୍ୟବସ୍ତିତାଦିତ୍ୟପଥଗାମିନୀ । ॥ ୧ ୭॥

ନିଜର କାଳ ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ରକ୍ତ, ଶ୍ୱେତ ଓ ଧୁସର ବର୍ଣ୍ଣ ଲକ୍ଷ କରିଥାଏ । ଗାୟତ୍ରୀ ସର୍ବଦା ଓଁ ପ୍ରଣବଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସାଧାରଣତଃ ତିନି ବ୍ୟାହୃତି ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଥିଲେ ବି ବ୍ରହ୍ମୋପାସନାରେ ତଥା ଉପନିଷଦ ଅନୁସାରେ ସପ୍ତ ବ୍ୟାହୃତି ପ୍ରୟୋଗ ହୁଏ । 'ଶତସହସ୍ରାମଭ୍ୟତ୍ତା ଗାୟତ୍ରୀ ପାବନଂ ମହତ୍' ର ଅର୍ଥ ଶହେ ହଜାର ବା ଏକ ଲକ୍ଷ ମନ୍ତ ଅଭ୍ୟାସରେ ମନୁଷ୍ୟର ସମନ୍ତ ପାପ ବିନାଶ ହୋଇଯାଏ । କିନ୍ତୁ ତାତ୍ତ୍ୱିକ ଅର୍ଥରେ ଶତ କହନ୍ତି ନିଣ୍ଡିତ ଭାବକୁ, ସହସାର କହନ୍ତି ବହୁରନ୍ଧକ୍ , ତେଣୁ ବହୁ ରନ୍ଧରେ ଗାୟତୀଙ୍କ ନିଣ୍ଡିତର୍ପ

ଶ୍ଳୋକ ୧୫,୧୬,୧୭ରେ ଏହି ତିନି ନାମ ବାଲା ଦେବୀଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ବର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇଛି । ୧୫ ଶ୍ଳୋକର ଆଳଂକାରିକ ଅର୍ଥରେ, ପ୍ରାତଃ କାଳରେ, ହଂସ ବାହିନୀ, କୁମାରୀ, ରକ୍ତ ଅଙ୍ଗବାଲୀ, ରକ୍ତବସ୍ତ ବିଭୂଷିତା, ତ୍ରିନେତ୍ରା , ପାଶଅଙ୍କୁଶ, ଅକ୍ଷମାଳା ଓ କମଣ୍ଡଳୁ ହସ୍ତରେ ଧରି ରକ୍ବେଦ ସହିତ, ବ୍ରହ୍ମ ଦୈବତ ଭୂଲୋକ ସ୍ଥିତ ଆଦିତ୍ୟପଥଗାମିନୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ପୂଜା ଆରାଧନା କରାଯାଏ ।

ଧାରଣ କରିବାର ଅଭ୍ୟାସରେ ମନୁଷ୍ୟର ସକଳ ପାପ ନାଶ ହୁଏ ।

କିନ୍ତୁ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଅର୍ଥରେ ପ୍ରାତଃକାଳକୁ ବ୍ରହ୍ମ ମୁହୂର୍ତ୍ତ କହନ୍ତି ଓ ଏହି ସମୟରେ ବ୍ରହ୍ମ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଧାନତା ଥିବାରୁ ଏହି ସମୟର ସନ୍ଧ୍ୟାକୁ ବ୍ରାହ୍ମୀ ସନ୍ଧ୍ୟା କହନ୍ତି । ହଂସ କହନ୍ତି ପ୍ରାଣକୁ ତେଣୁ ହଂସାରୂଢା ଅର୍ଥ ଦେବୀ ପ୍ରାଣ ଉପରେ ବିଶେଷ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଥାନ୍ତି । କୁମାରୀ ଅର୍ଥ ବାଲ୍ୟ ଚଞ୍ଚଳତାଯୁକ୍ତ । ରକ୍ତ ଅର୍ଥ ଗତିଶୀଳତାର ବିକାସ, ବିଦ୍ୟୁତ୍ ପରି । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଗତିଶୀଳତା ପ୍ରାତଃ କାଳୀନ , ବିଦ୍ୟୁତ୍ ସଞ୍ଚାର ଗୁଣ ରଖିଥିବାରୁ ସେ ରକ୍ତାଙ୍ଗୀ ଓ ରକ୍ତ ବସ୍ତ ପରିହିତା ବୋଲି ଅର୍ଥ ହୋଇଛି । ପୃଥିବା,ଆକାଶ ଓ ସ୍ୱର୍ଗ ବା ଶରୀର ମୟିଷ ଓ ଅନ୍ତଃକରଣ ରୂପକ ତିନି ଲୋକକୁ ଦୃଷ୍ଟି ରଖିଥିବାରୁ ସେ ତ୍ରିନେତ୍ରା ।

ପାଶ ଅର୍ଥ ବନ୍ଧନ, ଅଙ୍କୁଶ ଅର୍ଥ ନିୟନ୍ତଣ, ଅକ୍ଷମାଳା ଅର୍ଥ ଶବ୍ଦମାତୃକା, କମଞ୍ଚଳୁ ଅର୍ଥ ଧାରଣ, ରକ୍ବେଦ ଅର୍ଥ ଜ୍ଞାନ,ବ୍ରହ୍ମଦୈବତ ଅର୍ଥ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଦେବଶକ୍ତି । ଏହି ସବୁ ଲକ୍ଷଣ ,ଗୁଣ ଓ ସାଧନାରେ ସମ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ଦେବୀ , ସାଧକ ଉପରେ ସବୁ ଉପଚାର ପ୍ରୟୋଗ କରିଥାନ୍ତି ଓ ସାଧକ ସାଧନାରେ ବ୍ରହ୍ମଭୂତ ହେବାର ସୟାବନା ରହିଛି । ବ୍ରହ୍ମ ଗାୟତ୍ରୀ ଭୂଲୋକ ନିବାସିନୀ । ଭୂଲୋକ ସ୍ଥିତ ପ୍ରାଣିଦ୍ୱାରା ବିଶେଷ ଉପଯୋଗ ହୋଇଥାଏ । ଭୂଃ କହିଲେ ଶରୀରକୁ ବୁଝାଏ, ତେଣୁ ବ୍ରାହ୍ମୀ ଶରୀରକୁ ସ୍ୱସ୍ଥ ରଖନ୍ତି । ସେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଗାମିନୀ । ଅର୍ଥାତ୍ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ କୀରଣ ମନୁଷ୍ୟ ଉପରେ ବିଶେଷ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଲା ପରି ପ୍ରାତଃ ଗାୟତ୍ରୀ ଶକ୍ତି ମନୁଷ୍ୟ ଉପରେ ବିଶେଷ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଥାନ୍ତି ।

ମଧ୍ୟାହ୍ନ କାଳରେ, ବୃଷଭ ବାହିନୀ, ଯୁବତୀ, ଶ୍ୱେତ ଅଙ୍ଗବାଲୀ, ଶ୍ୱେତବସ୍ତ ବିଭୂଷିତା, ତ୍ରିନେତ୍ରା ,ପାଶଅଙ୍କୁଶ, ଡୟରୁ ହସ୍ତରେ ଧରି ଯଜୁର୍ବେଦ ସହିତ, ରୁଦ୍ର ଦୈବତ ଭୁବର୍ଲୋକ ସ୍ଥିତ ଆଦିତ୍ୟପଥଗାମିନୀ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କୁ ପୂଜା ଆରାଧନା କରାଯାଏ।

ଏହାର କିଛିସୂକ୍ଷ୍ମ ଅର୍ଥ ଯଥା ତ୍ରିନେତ୍ରା,ପାଶ,ଅଙ୍କୁଶ ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟପଥ ଗାମିନୀ ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରାତଃକାଳର ବ୍ରାହ୍ମୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସମାନ । ଅନ୍ୟଲକ୍ଷଣ ମଧ୍ୟରେ ଯୁବତୀ ଅର୍ଥାତ୍ ବିକସିତ,ପରିପୁଷ୍ଟ, ସ୍ଥିର ଓ ସୁଦୃଢ । ଶ୍ୱେତବର୍ଣ୍ଣ ଓ ଶ୍ୱେତବସ୍ତ୍ରା ଅର୍ଥ ପ୍ରକାଶବତୀ, ଆଲୋକମୟୀ । ସବିତା ବା ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସମାନ ତେଜସ୍ୱୀ ହେବାଦ୍ୱାରା ଏହାଙ୍କ ନାମ ସାବିତ୍ରୀ । ତ୍ରିଶୂଳ ଅର୍ଥ ଅଜ୍ଞାନ ଅଭାବ ଓ ଅଶକ୍ତ ରୂପକ ତିନି ଦୁଃଖକୁ ନିଜ ମୁଠିରେ ରଖିଛନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ତିନି ଶୂଳ ନିଜ ନିୟନ୍ତ୍ରଣରେ ରଖିଛନ୍ତି । ତୟରୁ, ଧୁନି ବା ବାଣୀର ପ୍ରତୀକ, ବୃଷଭ ଧର୍ମର ପ୍ରତୀକ ଓ ଯକୁର୍ବେଦ କର୍ମକାଣ୍ଡର ପ୍ରତୀକ । ତା ଅର୍ଥ ବିକସିତ,ପରିପୁଷ୍ଟ,

-

ସ୍ଥିର ଓ ସୁଦୃଢ ତରୁଣ ରୂପରେ ସାବିତ୍ରୀ ବୃଷଭରୂପି ଧର୍ମ ଉପରେ ଆରୂଢ ହୋଇ ଅଭାବ,ଅଶକ୍ତି ଓ ଅଜ୍ଞାନ ରୂପକ ତ୍ରୀଶୂଳ ହୟରେ ଧରି , ରୁଦ୍ର ରୂପକ ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ସହିତ କର୍ମର ପ୍ରେରଣା ଦେଉଛନ୍ତି ଓ ଭୁବଲୋକ ଅର୍ଥ ମାନସ ଲୋକରେ ନିବାସ କରି ମନୁଷ୍ୟର ବିଚାର ତର୍କ ବୁଦ୍ଧି ପରିମାର୍ଜିତ କରୁଛନ୍ତି ।

ସାୟାହ୍ନ କାଳରେ, ଗରୁଡାରୂଢା, ବୃଦ୍ଧା, କୃଷ ଅଙ୍ଗବାଲୀ, କୃଷ ବସ୍ତ ବିଭୂଷିତା,ତ୍ରିନେତ୍ରା ,ପାଶଅଙ୍କୁଶ, ଶଙ୍ଖ ଚକ୍ର ଗଦା ପଦ୍ମ ହୟରେ ଧରି ସାମବେଦ ସହିତ, ବିଷ୍ତୁ ଦୈବତ ସ୍ୱର୍ଲୋକ ସ୍ଥିତ ଆଦିତ୍ୟପଥଗାମିନୀ ସରସ୍ୱତୀଙ୍କୁ ପୂଜା ଆରାଧନା କରାଯାଏ ।

ଏହି ଚାରି ଲକ୍ଷଣ ତ୍ରିନେତ୍ରା,ପାଶ,ଅଙ୍କୁଶ ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟପଥ ଗାମିନୀ , ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି । ସରସ୍ୱତୀଙ୍କର ଅନ୍ୟ ଲକ୍ଷଣ ଗୁଡିକ ମଧ୍ୟରେ, ସରସ ସଙ୍ଗୀତ କଳା , କବିତ୍ୱ ତଥା ଅନ୍ୟ ସ୍ଥୁଳ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ରସର ନିର୍ଝରିଣୀ ହେତୁ ପରିପକ୍ୱ ହୋଇଥିବା ସାନ୍ଧ୍ୟକାଳୀନ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ସରସ୍ୱତୀ କୁହାଯାଏ । ବୃଦ୍ଧା ଅର୍ଥ ପରିପକ୍ୱ ବା ପୂର୍ଣ୍ଣ ବିକସିତ । ଗଙ୍ଗା ଓ ଯମୁନାର ମିଶ୍ରଣରେ ସରସ୍ୱତୀଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ପରି ବ୍ରହ୍ମ ଓ ପ୍ରକୃତିର ମିଶ୍ରଣରେ ସରସ୍ୱତୀ ସୃଷ୍ଟିହେଲେ । ବ୍ରହ୍ମ ଓ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କ ବର୍ଣ୍ଣ ମିଶ୍ରଣରେ ସରସ୍ୱତୀଙ୍କର କୃଷ୍ଣ ବର୍ଣ୍ଣ ଓ ସେ କୃଷ୍ଣ ବସ୍ତ ବାଲୀ ହୋଇଛନ୍ତି । ଶଙ୍ଖ ଅର୍ଥ ବାଶୀ, ଚକ୍ର ଅର୍ଥ ତେଜ, ଗଦା ଅର୍ଥ ବିନାଶ ଓ ପଦ୍ମ ଅର୍ଥ ବୈଭବ , ଏହି ଚାରିଟି ଶକ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହିଁ ସରସ୍ୱତୀ । ଗରୁଡ ଅର୍ଥ କ୍ରିୟା ବା ଗତିଶୀଳତା ତେଣୁ ସରସ୍ୱତୀ ସର୍ବଦା ଗତିଶୀଳ । ସାମବେଦ ସଙ୍ଗୀତ ଗାୟନର ପ୍ରତୀକ । ବିଷ୍ଟୁଙ୍କ ସେବିକା ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ମାନଙ୍କର ସେ ପ୍ରତିନିଧି । ସ୍ୱଳୋକ କହନ୍ତି ସ୍ୱର୍ଗ ଓ ଅନ୍ତଃକରଣକୁ । ସରସ୍ୱତୀ, ବୀଣାର ତାର ଝଙ୍କୃତ କରି ଅନ୍ତଃକରଣରେ ବିବେକ ଜାଗ୍ରତ କରନ୍ତି ।

-

ଅବିକସିତ,ବିକସିତ ଓ ପରପକ୍ୱ ଭେଦରେ ଦେବୀଙ୍କ ତିନି ରୂପର ବର୍ତ୍ତନ୍ତ କରାଗଲା । ସାଧନର ସମୟ ପ୍ରାତଃ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ଓ ସାୟାହ୍ନ କୁହାଗଲା । ତେଣୁ ସାଧକ ନିଜ ପ୍ରୟୋଜନ ପାଇଁ ଯାହାକୁ ଆରାଧନା କରିପାରିବ ।

କାନ୍ୟକ୍ଷରଃ ଦୈବତାନି ଭବତି । ॥ ୧୮॥ ପ୍ରଥମାଗ୍ନେଙ୍ଗ, ଦ୍ୱିତୀୟେ ପ୍ରଜାପତ୍ୟ , ତୃତୀୟଂ ସୌମ୍ୟ, ଚତୁର୍ଥମୈଶାନ୍ୟ, ପଞ୍ଚମାଦିତ୍ୟ,ଷଙ୍ଷ ବାହ୍ୟତ୍ୟ,ସପ୍ତମମ୍ ଭଗଦୈବତ୍ୟ, ଅଷ୍ଟମଂ ପିତୃ ଦୈବତ୍ୟ, ନବମମର୍ଯ୍ୟମଣ୍ଟ, ଦଶମଂ ସାବିତ୍ରୀ, ଏକାଦଶଂ ତ୍ୱାଷ୍ଟ, ଦ୍ୱାଦଶଂ ପୌଷ୍ଟ, ତ୍ରୟୋଦଶମୈନ୍ଦ୍ରାଗ୍ନୀ,ଚତୁର୍ଦଶଂ ବାୟବ୍ୟ, ପଞ୍ଚଦଶଂ ବାମଦେବ୍ୟ, ଷୋଡଶଂ ମୈତ୍ରାବରୁଣଂ , ସପ୍ତଦଶଂ ବାଭ୍ରବ୍ୟ, ଅଷ୍ଟାଦଶଂ ବୈଶ୍ୱଦେବ୍ୟ, ଏକୋନବିଶତିକଂ ବୈଷ୍ଣବ୍ୟ, ବିଶତିକଂ ବାସବଂ , ଏକବିଶତିକଂ ତୌଷିଙ , ଦ୍ୱାବଂଶତିକଂ କୌବେଙ୍ଗ, ତ୍ରୟୋବିଶତିକଂ ଅଶ୍ୱିନଂ, ଚତୁର୍ବିଶତିକଂ ବ୍ରାହ୍ମଂ ଇତ୍ୟକ୍ଷରଦୈବତାନି ଭବନ୍ତି । ॥ ୧୯ ॥

ଅଠର ଶ୍ଳୋକରେ ପ୍ରଶ୍ନ ହୋଇଛି ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ୨୪ ଅକ୍ଷରର କେଉଁ କେଉଁ ଅକ୍ଷରରେ କେଉଁ କେଉଁ ଦେବତା ରହନ୍ତି । ତାର ଉତ୍ତର ଉନ୍ଦିଂଶ ଶ୍ଳୋକରେ ଦିଆ ଯାଇଛି । 'ତତ୍' ରେ ଦେବତା ଅଗ୍ନି,'ସ' ରେ ପ୍ରଜାପତୀ,'ବି 'ରେ ସୋମ, 'ତୁ 'ରେ ଇଶାନ,'ବ'ରେ ଆଦିତ୍ୟ,'ରେ' ରେ ବୃହସ୍ପତି, 'ଶି ' ରେ ଭଗ, 'ୟମ୍'ରେ ପିତୃ ,'ଉ' ରେ ଅର୍ଯ୍ୟମା,'ଗୋ'ରେ ସବିତା ,'ଦେ' ରେ ତ୍ୱଷ୍ଟା, 'ବ'ରେ ପୁଷା,'ସ୍ୟ'ରେ ଇନ୍ଦ୍ର ଓ ଅଗ୍ନି,'ଧୀ'ରେ ବାୟୁ,'ମ'ରେ ବାମଦେବ 'ହି' ରେ ମିତ୍ର ଓ ବରୁଣ , 'ଧି ' ରେ ବଭୁ, 'ୟୋ ' ରେ

-

ବିଶ୍ୱଦେବ, 'ଯୋ' ରେ ବିଷ୍ଣୁ, 'ନଃ' ରେ ବସୁ, 'ପ୍ର ' ରେ ତୁଷିତ, 'ଚୋ' ରେ କୁବେର , 'ଦ' ରେ ଅଶ୍ୱିନୀକୁମାର, ଓ 'ୟାତ' ରେ ବ୍ରହ୍ମା ଦେବତା ରହନ୍ତି । ଏହି ଦେବତାମାନେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅକ୍ଷରର ଦୈବୀଶକ୍ତି । ତେଣୁ ଏ ମହାମନ୍ତ୍ର ସାଧନାରେ ସେହି ସେହି ଦେବଶକ୍ତି ମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ ସାଧନା ହୋଇଥାଏ ।

ଦ୍ୟୌ ମୁର୍ଯ୍ୱିସଂଗତାୟେ , ଲଲାଟେ ରୁଦ୍ରଃ, ଭୁବୋମେଘଃ ଚକ୍ଷୂଷୋଞ୍ଚନ୍ଦ୍ରାଦିତ୍ୟୌ, କର୍ଷ୍ଣୟୋଃ ଶୁକ୍ରବୃହୟତୀ, ନାସିକେ ବାୟୁଦୈତ୍ୟେ, ଦବ୍ତୌଷା ବୁଭୟୋସନ୍ଧ୍ୟେ, ମୁଖମଗ୍ନି ଜୀହ୍ୱା ସରସ୍ୱତୀ , ଗ୍ରୀବାସାଧ୍ୟାନୁଗୃହୀତିଃ,ୟନୟୋର୍ବସବଃ, ବାହ୍ୱୋର୍ମରୁତ, ହୃଦୟଂ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ୟମାକାଶମୁଦରଂ, ନାଭିରନ୍ତରୀକ୍ଷଂ, କଟ୍ୟୋରିନ୍ଦ୍ରାଗ୍ନି,ଜଘନଂ ପ୍ରଜାପତ୍ୟଂ, କୈଳାସମଳୟାବୂରୁ,ବିଶ୍ୱଦେବା ଜାନୁନୀ,ଜହ୍ନୁ କୁଶିକୌ ଙ୍ଗଘଦ୍ୱୟଂ ,ଖୃରାଃ ପିତରଃ, ପାଦୌ ବନ୍ୟତୟଃ ,ଅଙ୍ଗୁଳୟୋ ରୋମାଣି, ନଖାଣ୍ଟ ମୁହୂର୍ତାୟେଶ୍ର ଗ୍ରହାଃ, କେତୁର୍ମାସା ରତବଃ, ସନ୍ଧ୍ୟାକାଳୟଥାଚ୍ଛାଦନଂ ସୟୟରୋ ନିମିଷମହୋରାତ୍ର ଆଦିତ୍ୟୟନ୍ଦ୍ରମାଃ ।।୨୦।।

ଉପରେ ଗଲା ୨୪ ଅକ୍ଷରରେ ରହିଥିବା ଦେବ ଶକ୍ତି । ଏ ଶ୍ଳୋକରେ କହୁଛନ୍ତି ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଶରୀର ତଥା ସମୟ ଅବୟବରେ ମଧ୍ୟ ଦେବଶକ୍ତି ରହିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ସାଧକ ତାର ସାଧନା ସହିତ ଏହି ଦେବଶକ୍ତିର ମଧ୍ୟ ଆରାଧନା କରି ଥାଏ । ସାଧକ ଯେତେବେଳେ ଗାୟତ୍ରୀ ଶକ୍ତିକୁ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଭବ କରେ ସେତେବେଳେ ସେ ମନେ ରଖିବା ଉଚିତ ଯେ ସେହି ଦେବ ଶକ୍ତିମାନେ ମଧ୍ୟ ସେହି ସେହି ଅବୟବ ମାନଙ୍କରେ ବିଦ୍ୟମାନ

\_

ରହିଛନ୍ତି । ଏହି ଭାବନା ବଳବତ୍ତର ହୋଇ ସାଧକ ଭିତରେ ଆତ୍ମ ଶ୍ରେଷତାର ସଂଚାର କରିଥାଏ । ଦେବଶକ୍ତିର ପ୍ରଭାବରେ ସାଧକ ଆରୟରୁ ସିଦ୍ଧିଲାଭ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କ୍ରମେ କ୍ରମେ ତେଜସ୍ୱୀ ହୋଇ ଚାଲିଥାଏ । ପ୍ରତି ଅବୟବରେ କେଉଁ କେଉଁ ଦେବଶକ୍ତି ରହିଛନ୍ତି , ତାହା ଏହିପରି -----

ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ମୂର୍ଯ୍ୱରେ ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣ, ଲଲାଟରେ ରୁଦ୍ର,ବାହୁରେ ମେଘ, ନେତ୍ରଦ୍ୱୟରେ ଚନ୍ଦ୍ର ସୂର୍ଯ୍ୟ, କର୍ଣ୍ଣରେ ଶୁକ୍ର ବୃହସ୍ଧତୀ ,ନାସିକାରେ ବାୟୁ,ଦନ୍ତ ଓ ଓଷରେ ଦ୍ୱୟ ସନ୍ଧ୍ୟା , ମୁଖରେ ଅଗ୍ନି, ଜୀହ୍ୱାରେ ସରସ୍ୱତୀ ,ଗ୍ରୀବାରେ ସାଧ୍ୟଗଣ, ୟନରେ ବସୁଗଣ, ଭୁଜରେ ମରୁତଗଣ, ହୃଦୟରେ ପର୍ଜ୍ଜନ୍ୟ, ଉଦରରେ ଆକାଶ, କଟିରେ ଇନ୍ଦ୍ରାଗ୍ନି, ଜଘନରେ ପ୍ରଜାପତି, ଉରୁରେ କୈଳାସ ଓ ମଳୟ ପର୍ବତ , ଜାନୁରେ ବିଶ୍ୱଦେବ । ଙ୍ଗଘରେ ଜହ୍ନୁ ଓ କୁଶିକ, ତଳିପାରେ ପିତୃଗଣ, ଚରଣରେ ବନସ୍ପତିଗଣ, ଅଙ୍ଗୁଳୀ ରୋମ ନଖ ମାନଙ୍କରେ ମୁହୂର୍ତ ଗ୍ରହ, ଧୂମକେତୁ , ମାସ ,ଉତୁ ଏବଂ ସନ୍ଧ୍ୟା ଆଚ୍ଛାଦନ ରହିଥାନ୍ତି ଓ ତା ସହିତ ସୟସର ବର୍ଷ ମାସ ଦିନ ରାତ୍ରୀ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଚନ୍ଦ୍ର ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ନିମେଷ ବା କ୍ଷଦ୍ୱାତିକ୍ଷଦ ସମୟ ଅଟନ୍ତି । ଏହି ଦେବଶକ୍ତିମାନେ

ସହସ୍ରପରମାଂ ଦେବୀ ଶତମଧ୍ୟାଂ ଦଶାବରମ୍ । ସହସ୍ର ନେତ୍ରାଂ ଗାୟତ୍ରୀ ଶରଣମହଂ ପ୍ରପଦ୍ୟେ । ॥୨ ୧॥ ଓଁ ତସ୍ତ୍ୱବିତୁର୍ବରଣ୍ୟାୟ ନମଃ ।ଓଁ ତତ୍ ପୂର୍ବ ଜୟାୟ ନମଃ ।ଓଁ ତତ୍ ପ୍ରାତରାଦିତ୍ୟ ପ୍ରତିଷ୍ଠାୟ ନମଃ । ॥୨ ୨॥ ସାୟମଧିୟାନୋ ଦିବସକୃତଂ ପାଫନାଶୟତି ।ପ୍ରାତରଧିୟାନୋ ରାତ୍ରୀକୃତଂ ପାଫ ନାଶୟତି । ତତ୍ ସାଙ୍ଘଂ ପ୍ରାତରଧିୟାନୋଶ୍ରପତା

ଯ ଇଦଂ ଗାୟତ୍ରୀହୃଦୟଂ ବ୍ରାହ୍ମଣଃପଠେତ୍ ଅପେୟପାନାତ୍ ପୂତୋ ଭବତି । ଅଜ୍ଞାନାତ୍ ପୂତୋ ଭବତି । ସ୍ୱର୍ଷ ୱେୟାତ୍ ପୂତୋ ଭବତି । ଗୁରୁ ତଳ୍ପଗମନାତ୍ ପୂତୋ ଭବତି । ଅଫକ୍ତି ପାବନାତ୍ ପୂତୋ ଭବତି । ବ୍ରହ୍ମ ହତ୍ୟାୟାଃ ପୂତୋ ଭବତି । ଅବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ବ୍ରହ୍ମଚାରୀ ଭବତି । ଇତ୍ୟନେନ ହୃଦୟେନାଧିତେନ କ୍ରତୁ ସହସ୍ରେଷ୍ଟୋ ଭବତି । ଷଷ୍ଠି ଶତସହସ୍ରାଣି ଜପ୍ୟାନି ଫଳାନି ଭବକ୍ତି ଅଷ୍ଟୋ ବ୍ରାହ୍ମଣାନ୍ ସମ୍ୟଗ୍ ଗ୍ରାହୟେଦର୍ଥସିଦ୍ଧିର୍ଭବତି । ॥୨୪॥ ଯ ଇଦଂ ନିତ୍ୟମଧିୟାନୋ ବ୍ରାହ୍ମଣଃ ପ୍ରୟତଃଶୁଚିଃ ସର୍ବପାପୈଃ ପ୍ରମୁଚ୍ୟତେ ଇତି । ବ୍ରହ୍ମଲୋକେ ମହିୟତେ ଇତ୍ୟାହ ଭଗବନ୍ ଯାଜ୍ୟବକ୍ୟଃ . ॥୨୫॥

ଇତି ଗାୟତ୍ରୀହୃଦୟଂ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣମ୍

ଅର୍ଥ- ନିତ୍ୟ ଏକ ହଜାର ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିବାକୁ ଶ୍ରେୟ କହନ୍ତି । ଯଦି ଏକ ହଜାର ଜପ ନ ହୋଇ ପାରିଲା ତେବେ ଏକଶତ ବା ଏକମାଳା ଜପ କରିପାରିବେ । ଯଦି ତାହା ବି ହୋଇ ନ ପାରିଲା ତେବେ ଅତି କମ୍ ରେ ୧୦ ବାର ଜପ କରିବା ବିଧେୟ । ସହସ୍ର ନେତ୍ରବାଲୀ ଗାୟତ୍ରୀ ସଂସାରର ସମୟ ଦେଖି ପାରୁଛନ୍ତି ଓ ତାଙ୍କ ପାଖରେ କିଛି ବି ଛପି ରହି ପାରିବ ନାହିଁ । ଗାୟତ୍ରୀ ଶକ୍ତି ସର୍ବବ୍ୟାପକ ମନେ କରି ନିଜକୁ ତଥା ନିଜ ଆଚରଣକୁ ସେହିପରି ନିର୍ମାଣ କରିବା ଉଚିତ ଯେପରି ତାହା ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଉତ୍ତମ ଓ ଧର୍ମମୟ ହୋଇଥିବ । ନିଜର ଆଚରଣ,ବାବହାର ଶ୍ରେଷ ରଖିବାର ନାମ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଉକ୍ତି ।

ଓଁ ତତ୍ ସହିତ ସବିତୁର୍ବରେଶ୍ୟ ଯୁକ୍ତ ମନ୍ତ୍ରକୁ ନମୟାର କର, କାରଣ ଏହାଦ୍ୱାରା ମାତାଙ୍କ ସାକ୍ଷାକାର ହୁଏ , ଓଁ ତତ୍ ସହିତ ପୂର୍ବରୁ

କରାଯାଇଥିବା ଜପକୁ ନମୟାର କର, କାରଣ ଜପଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମବ୍ରହ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ , ଓଁ ତତ୍ ସହିତ ଭଗବନ୍ ଆଦିତ୍ୟଙ୍କୁ ନମୟାର କର, କାରଣ ତାଙ୍କ ପକାଶ ଓ ପେରଣାରେ ମନ୍ତ୍ରଷ୍ୟ ପଗତି ପଥରେ ଆଗେଇଚାଲେ ।

ସନ୍ଧ୍ୟା ସମୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ପାଠ କଲେ ଦିନରେ କରିଥିବା ପାପ ନାଶଯାଏ, ପ୍ରାତକାଳରେ ପାଠକଲେ ରାତ୍ରୀରେ କରାଯାଇଥିବା ପାପ ନାଶ ହୁଏ ଓ ସାୟଂ ପ୍ରାତ ଦୁଇ କାଳରେ ପାଠ କରିବାଦ୍ୱାରା ପାପୀ ନିଷ୍ପାପ ହୋଇଯାଏ । ମଦ୍ୟ ଓ ଅଭକ୍ଷ୍ୟ ସେବନ, ଅଜ୍ଞାନ, ଚୋରୀ ବ୍ୟଭିଚାର ଓ ବ୍ରହ୍ମହତ୍ୟା ଆଦି ପାପରୁ ମୁକ୍ତି ମିଳେ । ଏହା ଭଗବନ୍ ଯାଜ୍ୟବଳ୍କ କହିଛନ୍ତି । କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ପାଠ ସକଳ ପାପର ବିନାଶକରେ । କିନ୍ତୁ କିପରି ?

ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମବିଦ୍ୟା ପଠନ, ମନନ, ଚିନ୍ତନ କରିବା ଫଳରେ ବିବେକ ଜାଗ୍ରତ ହୁଏ ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟ ସଦ୍ମାର୍ଗ ଓ ଅସଦ୍ମାର୍ଗକୁ ଜାଣିପାରେ ଓ ତଦନୁସାରେ ସଦ୍ମାର୍ଗରେ ନିଜର ନୀତି ନୀୟମ ତିଆରି କରେ । ଅନ୍ତଃକରଣରେ ବସିଥିବା ଅଜ୍ଞାନତା ଦୂର କରେ, ପୂର୍ବକୃତ ପାପ ପାଇଁ ପ୍ରାୟଞ୍ଜିତ କରେ , ଭବିଷ୍ୟତରେ ତାହା ନ କରିବାକୁ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରେ, ଏପରି କରିବା ଫଳରେ ନୁତନ ପାପ ପ୍ରକ୍ରିୟା ସୃଷ୍ଟି ହେବା ବନ୍ଦ ହୋଇଯାଏ । ପୁରାତନ ପାପ ଯାହା ପ୍ରାରହ୍ଥ ହୋଇ ଯାଇଛି ତାହା ଧିରେ ଧିରେ ଭୋଗ ହୋଇଗଲା ପରେ ମନୁଷ୍ୟ ନିଷ୍ପାପ ହୋଇଯିବ ।

ଗାୟତ୍ରୀ ହୃଦୟରେ ଯେଉଁସବୁ ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ବର୍ତ୍ତନା କରାଯାଇଛି ତାହା ଜଣେ ଠିକ୍ ଭାବେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିଲେ ତହିଁରୁ ଯେଉଁ ପୂଣ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ ତାହା ଷାଠିଏ ହଜାର ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରିବାରେ ମିଳେ ନାହିଁ । ଏହା ହିଁ ଭଗବନ ଯାଜ୍ଞ୍ୟବଲ୍କଙ୍କର ଉକ୍ତି ।

-

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଜର ॥

କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଉପରେ ବିଚାର ବିମର୍ଷ କରିବାକୁ ହେଲେ ସେହି ବସ୍ତୁର କୌଣସି ମୂର୍ତ୍ତୀ ମନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ରହିବା ନିହାତି ଆବଶ୍ୟକ । ମନୁଷ୍ୟର ମନର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏପରି ହୋଇଥାଏ ଯେ ସେ ପ୍ରଥମେ କୌଣସି ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତିର ଆକାର ମନରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରି ତା ସୟନ୍ଧରେ ତାର କଳ୍ପନା ଶକ୍ତିର କାମ ଆରୟ କରିଦିଏ । ଭାଷା ବିଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶବ୍ଦ ପଛରେ କୌଣସି ନା କୌଣସି ଆକୃତି ରହିଥାଏ । କମଳା ଶବ୍ଦହେଉ ବା ପୁୟକ ଶବ୍ଦହେଉ , ତା ପଛରେ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆକୃତି ବିଦ୍ୟମାନ । ତେଣୁ କମଳା ବା ପୁୟକ ଶବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରଣ କଲେ ସେହି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆକୃତିର ପଦାର୍ଥ ମନରେ ସ୍ଥାନ ନିଏ ।

ଇଶ୍ୱର ତଥା ଇଶ୍ୱରୀୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ସେହି ପ୍ରକ୍ରିୟା କାମ କରିଥାଏ । କୌଣସି ବସ୍ତୁ ସୂକ୍ଷ୍ମ ହେଉ ବା ସ୍ଥୁଳ ହେଉ, ଆକାର ବା ନିରାକାର ହେଉ , ଏହା ଉପରେ କିଛି ବିଚାର କରିବାକୁ ହେଲେ ଏହାକୁ କୌଣସି ନା କୌଣସି ଆକାର ଦେବାକୁ ହେବ , ଅନ୍ୟଥା ମନୁଷ୍ୟ ଏହା ସୟନ୍ଧରେ କିଛି ବି ଚିନ୍ତା କରି ପାରିବ ନାହିଁ । ଯେଉଁମାନେ ଇଶ୍ୱରଙ୍କୁ ନିରାକାର କହନ୍ତି , ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ନିରାକାରଙ୍କ ସ୍ଥାନରେ କୌଣସି ନା କୌଣସି ଆକୃତି ନଣ୍ଟୟ ନିଜ ମନରେ ସ୍ଥାପିତ କରିବେ ଯେପରି ଆକାଶ ପରି ନିରାକାର, ପ୍ରକାଶ ପରି ତେଜୋମୟ, ଅଗ୍ନି ପରି ବ୍ୟାପକ ଓ ପରମାଣୁ ପରି ଅଦୃଶ୍ୟ । ସେପରି ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ନିରାକାର ବସ୍ତୁର ଆକାର ସ୍ଥାପିତ ନ

ହୋଇଛି, ନିରାକାର ସହିତ ମନ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଚିଉଦ୍ୱାରା କୌଣସି ସୟନ୍ଧ ସ୍ଥାପିତ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ ।

ଏହି ମହାସତ୍ୟକୁ ଧ୍ୟାନରେ ରଖି ମୁନି ରଷି ଓ ଆଚାର୍ଯ୍ୟମାନେ ଇଶ୍ୱରଙ୍କର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଆକୃତି ସ୍ଥାପନ କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ଇଷ୍ଟ ଦେବା ଦେବୀଙ୍କ ଧ୍ୟାନରେ ସୁନ୍ଦର ଓ ଦିବ୍ୟ ପ୍ରତୀମା ନିର୍ମାଣ କରିଛନ୍ତି । ତା ସହିତ ଦିବ୍ୟ ଆୟୁଧ, ଦିବ୍ୟ ଭୂଷଣ, ଦିବ୍ୟ ଆଭରଣ, ଦିବ୍ୟଗୁଣ, ଦିବ୍ୟ ସ୍ୱଭାବ, ଦିବ୍ୟବାହନ, ଦିବ୍ୟଶକ୍ତିର ସମ୍ବନ୍ଧ ସ୍ଥାପନ କରିଛନ୍ତି । ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ଭକ୍ତି ସହିତ ଏହି ଦିବ୍ୟ ଆକୃତିକୁ ଧ୍ୟାନ କରି କରି, ସାଧକ ମାନଙ୍କଠାରେ ସେହି ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇ ଯାଏ । ଏକ ରେଡିଓ, ଧ୍ୱନି ତରଙ୍ଗ ଆକର୍ଷଣ କଲାପରି ସାଧକ ସେହି କଳ୍ପନାମୂର୍ତ୍ତିକୁ ଧ୍ୟାନ କରି ସୂକ୍ଷ୍ମ ଜଗତରେ ବିଚରଣ କରୁଥିବା ଦୈବୀଶକ୍ତିକୁ ଆକର୍ଷଣ କରି ପାରିଥାଏ ।

ଏହି ସିଦ୍ଧାନ୍ତକୁ ଆଧାର କରି, ସାଧକମାନେ ଧ୍ୟାନ କରିବାପାଇଁ ଇଷ୍ଟଦେବଙ୍କର ଅନେକ ବିବିଧ ଆକୃତି କଳ୍ପନା କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ଏହା କହିବାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଏହି ଯେ, ଯେଉଁ ପ୍ରୟୋଜନ ପାଇଁ , ଯେଉଁ ଦୈବୀ ଶକ୍ତିକୁ ନିଜପ୍ରତି ଆକର୍ଷିତ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ,ସେହି ଦେବଙ୍କର ଯେଉ ଆକୃତି ହେବା ଉଚିତ ସେହି ଆକୃତି ଆଚାର୍ଯ୍ୟମାନେ ଘୋଷଣା କରିଛନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ପ୍ରୟୋଜନ ପାଇଁ ଅନ୍ୟ ଦେବାକୃତି ବିଧାନ କରାଯାଇଛି, ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡକୁ ଇଶ୍ୱରମୟ କରିବାପାଇ ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କ ' ବିଶ୍ୱରୂପ ' ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି କଳ୍ପନା କରାଯାଇଛି ।

ଗାୟତ୍ରୀ, ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଶକ୍ତି, ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଶକ୍ତି ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡରେ ଅଣୁ ପରମାଣୁରେ ସର୍ବତ୍ର ପରିବ୍ୟାପ୍ତ । ସର୍ବତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀମୟ । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଶରୀରରେ ଏ ଜଗତ ପୁରି ରହିଥିବାର ଭାବନା ଧାରଣ କରିବା ଅର୍ଥ \_\_\_\_\_

-

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ବିରାଟ ରୂପ ଦର୍ଶନ କୁହାଯାଏ । ସେହି ବିରାଟ ରୂପ ଦର୍ଶନ ବା ସାଧକ ଭାବନାରେ ଯେଉଁ ବିରାଟତ୍ୱ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି ତାହାର ସ୍ୱରୂପକୁ ସାଧକ ନିଜ ଭାଷାରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରି ଅନ୍ୟ ମାନଙ୍କୁ ଅନୁପ୍ରାଣିତ କରିଥାଏ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଭଗବାନଙ୍କ ବିରାଟରୂପ ଦର୍ଶନର ଅନୁଭୂତି ବର୍ଣ୍ଣନା କରା ଯାଇଛି । ଠିକ୍ ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଜର ୟୋତ୍ର ହିଁ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ବିରାଟରୂପ ଦର୍ଶନର ବା ଅନୁଭୂତିର ଏକ ବର୍ଣ୍ଣନା । ପଞ୍ଜର କହନ୍ତି ଶରୀର ଢାଞ୍ଚାକୁ , ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଶରୀରର ସେହି ଢାଞ୍ଚା ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ସାରା ବ୍ୟାପି ରହି ଥିବାର କୁହାଯାଏ । ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଜର ୟୋତ୍ର ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପି ରହିଥିବା ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ବିଶ୍ୱରୂପର ଏକ ବର୍ଣ୍ଣନା । ଏହି ୟୋତ୍ରର ପଠନ, ଚିନ୍ତନ ଓ ଭାବନା ସହିତ ଧ୍ୟାନ କଲେ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଓ ବାହ୍ୟଜଗତରେ ବିରାଟରୂପୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଦର୍ଶନ ହୋଇ ପାରିବ ।

ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଜରମ୍ -

ଭୂର୍ଭୁବ ସୁବିରିତ୍ୟେତିର୍ନିଗମତ୍ୱ ପ୍ରକାଶିକାମ୍ ମହର୍ଜନୟପଃ ସତ୍ୟ ଲୋକୋପରି ସୁସଂସ୍ଥିତାମ୍ ॥ ୧ ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ଦ୍ୱାରା ଏହି ନିଗମକୁ ବା ତ୍ରୀଲୋକକୁ ପ୍ରକାଶିତ କରନ୍ତି ଓ ମହଃ ଜନଃ ତପଃ ସତ୍ୟମ୍ ଲୋକ ଏହି ନିଗମ ବା ତ୍ରୀଲୋକ ଉପରେ ସୁବ୍ୟବସ୍ଥିତ ହୋଇ ରହିଛି ।

> କୃତୋଗାନ ବିନୋଦାଦି କଥାଳାପେଷୁ ତତ୍ପ୍ରାମ୍ ତଦିତ୍ୟବାଙ୍ ମନୋଗମ୍ୟ ତେଜୋରୂପ ଧରାଂ ପରାମ୍ ॥ ୨

-

ସେ, ତାଙ୍କ ଗୁଣଗାନରେ କି ବାର୍ତ୍ତାଳାପରେ ବିନୋଦିତ ହେବା ଠାରୁ ଉପରେ ଥିଲେ ବି , ସେ ତେଜରୂପା ପରା ପ୍ରକୃତି ,ବାଣି ଓ ମନର ଗମ୍ୟ ବା ବାଣି ଓ ମନ ଦ୍ୱାରା ସେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଥାନ୍ତି ।

ଜଗତ ପ୍ରସବିତ୍ରୀ ତାଂ ସବିତଃ ସୃଷ୍ଟିକାରିଣୀମ୍ ବରେଣ୍ୟମିତ୍ୟନ୍ନମୟୀଂ ପୁରୁଷାର୍ଥଫଳପ୍ରଦାମ୍ ॥ ୩ ଜଗତକୁ ସଂରଚନା କରିଥିବା ସବିତା , ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତି ଅଟନ୍ତି । ବରେଣ୍ୟମ୍ ଅର୍ଥ ସେହି ଅନ୍ନମୟୀ ବା ଜୀବନୀଶକ୍ତି ମୟୀ ଶକ୍ତି ଯେ ଏହି ଜୀବଜଗତୁ ଚତୁର୍ବର୍ଗ ପୁରୁଷାର୍ଥ ଫଳ ଦେଇଥାନ୍ତି, ସେ ଆୟ ମାନଙ୍କର ବରଣ ଯୋଗ୍ୟ ।

ଅବିଦ୍ୟା ବର୍ଣ୍ଣ ବର୍ଯ୍ୟା ଚ ତେକୋବତ୍ଗର୍ଭସଜ୍ଞିକାମ୍ ଦେବସ୍ୟ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ପରବ୍ରହ୍ମ ରସାତ୍ମିକାମ୍ ॥ ୪ ସେ ଅବିଦ୍ୟା, ବର୍ଣ୍ଣରହିତ । ସେ ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ପରମବ୍ରହ୍ମଙ୍କର ରସମୟୀ ତେଜଯୁକ୍ତ ଗର୍ଭ ସଦୃଶ ।

ଭଗବାନ ଗୀତାରେ କହିଛନ୍ତି ପ୍ରଳୟ ସମୟରେ ଅଣୁ ଓ ପରମାଣୁର ସକଳ ଜୀବଜଗତ ଶବ୍ଦ ଓ ଶକ୍ତି ରୂପରେ ଗୂଢ ଗର୍ଭରେ ବା ମହତ୍ ବ୍ରହ୍ମରେ ଲୀନ ଥାନ୍ତି ଓ ସୃଷ୍ଟି ଆଦ୍ୟରେ ସେହି ଗୁଢ ଗର୍ଭରୁ ସେମାନେ ନିସୃତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ତାଙ୍କୁ ତେଜୋମୟ ରସମୟ ଗର୍ଭସଜ୍ଞାରେ ଅଭିହିତ କରିବା ଭୂଲ୍ ନ ହୋଇପାରେ ।

> ଯଦ୍ଦୟଂ ଧୀମହି ସା ବୈ ବ୍ରହ୍ମାଦ୍ୱେତସ୍ୱରୂପିଶୀମ୍ ଧିୟୋ ଯୋନସ୍ତୁ ସବିତା ପ୍ରଚୋଦୟାଦୁପାସିତାମ୍ ॥ ୫

-

ସେ ଅଦ୍ୱୈତ ବ୍ରହ୍ମ ସ୍ୱରୂପିଣୀ ବୋଲି ଆମେ ତାଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରୁଛୁ । ସେହି ସବିତା , ଉପାସନା କରିବାପାଇଁ ଆମର ବୁଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରେରଣା ଦିଅନ୍ତି ।

ତାଦୃଗସ୍ୟା ବିରାଟ୍ରୂପାଂ କିରୀଟବରରାଜିତାମ୍ ବ୍ୟୋମକେଶାଳକାକାଶାଂ ରହସ୍ୟଂ ପ୍ରବଦାମ୍ୟହମ୍ ॥୬ ସେହି ବିରାଟରୂପା ଓ ଶ୍ରେଷ କିରୀଟି ଦ୍ୱାରା ଶୋଭା ପାଉଥାନ୍ତି । ବ୍ୟୋମ ତାଙ୍କର କେଶ, ଆକାଶ ତାଙ୍କର ଅଳକା । ଏହା ହିଁ ତାଙ୍କର ରହସ୍ୟ ।

ମେଘ ଭୁକୁଟିକାକ୍ରାନ୍ତାଂ ବିଧିବିଷ୍କୁଶିବାର୍ଚିତାମ୍ ଗୁରୁ ଭାର୍ଗବକର୍ଣା ତାଂ ସୋମସୂଯ୍ୟାଗ୍ନିଲୋଚନାମ୍ ॥ ୭ ମେଘ ତାଙ୍କର ଭୁକୁଟୀ ,ସେ ବ୍ରହ୍ମା ବିଷ୍ଟୁ ଓ ଶିବଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଚ୍ଚିତ , ଗୁରୁ ଶୁକ୍ର ତାଙ୍କର କର୍ଣ୍ଣ ,ସୋମ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଅଗ୍ନି ତାଙ୍କର ତ୍ରିନେତ୍ର ।

ପିଙ୍ଗଳେଡାଦ୍ୱୟଂ ନୂନଂ ବାୟୁନାସାପୁଟାନ୍ୱିତାମ୍ ସନ୍ଧୌଭୟୋଷପୁଟିତାଂ ଲସତ୍ୱାଗ୍ଭୂପକିହ୍ୱିକାମ୍ ॥୮ ଇଡା ପିଙ୍ଗଳା ନାଡୀଦ୍ୱୟ ତାଙ୍କର ନାସାପୁଟ, ଦୁଇ ସନ୍ଧ୍ୟା ତାଙ୍କର ଦୁଇ ଓଷ ପୁଟ ଓ ଉପଜୀହ୍ୱା ତାଙ୍କର ବାଣୀ । ଇଡା ପିଙ୍ଗଳାର ସ୍ଥାନ ଓ କାର୍ଯ୍ୟ କାରିତା ସାଧନା ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ କୁହା ଯାଇଛି । ଏହି ନାଡୀଦ୍ୱୟ ଶରୀରର ଉକ୍ଷୃଷ୍ଟ ନାଡୀ ଓ ଏଥିରେ ବାୟୂ ଯାତାୟତ କରାଇ ଜୀବ ସଦ୍ଗୃତି ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିବାରୁ ତାହା ଦେବୀଙ୍କର ଦୁଇ ନାସାପୁଟ ବୋଲି କୁହା ଯାଉଛି ।

> ସନ୍ଧ୍ୟାଦୃମଣିକଣାଂ ଚ ଲସତ୍ବାହୁ ସମନ୍ୱିତାମ୍ ପର୍ଯନ୍ୟ ହୃଦୟାସକ୍ତାଂ ବସୁସୁଞ୍ଜମଶ୍ଚଳାମ୍ ॥୯

.----

-

ଦୁଇସନ୍ଧ୍ୟା ରୂପି ଦ୍ୟୁମଣୀ ଭୂଷିତ ତାଙ୍କର କଣ , ଶୋଭାଯୁକ୍ତ ବାହୁ , ପର୍ଯନ୍ୟ ବା ଜଳ ତାଙ୍କ ହୃଦୟ ଓ ବସୁମାନେ ତାଙ୍କର ୟନମଣ୍ଡଳ ।

ବିତତାକାଶମୁଦରଂ ସୁନାଭ୍ୟନ୍ତରଦେଶକାମ୍ ପ୍ରଜାପତ୍ୟାଖ୍ୟଜଘନାଂ କଟୀନ୍ଦ୍ରାଣୀତିସଜ୍ଞିକାମ୍ ॥ ୧ ୦ ତାଙ୍କର ନିର୍ମଳ ଆକାଶ ହେଉଛି ଉଦର, ଭୂଃ ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଦେଶ ହେଉଛି ନାଭି , ପ୍ରଜାପତି ହେଉଛନ୍ତି ଜଘନ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରାଣୀ ତାଙ୍କର କଟୀ ।

ଉରୁମଳୟମେରୁଭ୍ୟାଂ ସନ୍ତି ଯତ୍ରାସୁରଦ୍ୱିଷଃ ଜାନୁନି ଜହ୍ନୁକୁଶିକୌ ବୈଶ୍ୱଦେବସଦାଭୂଜାମ୍ ॥୧ ୧ ଉରୁ ଦ୍ୱୟ ତାଙ୍କର ମଳୟମେରୁ ଯେଉଁଠି ଅସୁର ଦ୍ୱେଷୀ ଦେବତାମାନେ ନିବାସ କରନ୍ତି । ଜହ୍ନୁ କୁଶିକ ତାଙ୍କର ଜାନୁ ଓ ଭୁଜଦ୍ୱୟ ବୈଶ୍ୱଦେବ ।

ଅୟନଦ୍ୱୟଂ ଙ୍କଘାଦ୍ୟ ଖୁରାଦି ପିତୃସଜ୍ଜିକାମ୍ ପଦାଂଘ୍ରି ନଖରୋମାଦି ଭୂତଳଦ୍ରୁମଲାଂଚ୍ଛିତାମ୍ ॥୧୨ ଙ୍ଗଘଦ୍ୱୟର ଆଦିସ୍ଥାନ ହେଉଛି ଅୟନ ବା ଯାତାୟତ ବାଟ , ଖୁରା ହେଉଛି ପିତୃଗଣ , ପଦ ଅଂଘ୍ରି ନଖ ରୋମ ଆଦି ଭୂତଳର ବୃକ୍ଷ ।

> ଗ୍ରହରାଶିର୍ଦ୍ଦେବର୍ଷୟୋ ମୂର୍ତ୍ତି ଚ ପରସଜ୍ଜିକାମ୍ ତିଥିମାସୟୁବର୍ଷାଖ୍ୟ ସୁକେତୁନିମିଷାତ୍ମିକାମ୍ ମାୟା କଳ୍ପିତ ବୈଚିତ୍ର୍ୟାଂ ସନ୍ଧ୍ୟାଚ୍ଛାଦନ ସଂବୃତାମ୍ ॥ ୧୩

.----

-

ଗ୍ରହ, ରାଶି, ଦେବ, ରଷିମାନେ, ପରସଜ୍ଜକ-ଶଶିଙ୍କ ମୂର୍ତ୍ତି ,ତିଥି ମାସ ବର୍ଷ ଋତୁ ଓ ସୁକେତୁ ନିମେଷ ଆଦି ଏକ ଏକ ମାୟା କଳ୍ପିତ ବୈଚିତ୍ରତା ଦ୍ୱାରା ଓ ସଦ୍ଧ୍ୟା ରୂପି ଆଚ୍ଛାଦନ ଦ୍ୱାରା ସେ ଆବୃତ ଅଟନ୍ତି ।

କ୍ୱଳକ୍ଲାଳାନଳପ୍ରଭାଂ ତଡିକ୍ଲୋଟିସମପ୍ରଭାମ୍ କୋଟିସୂର୍ଯ୍ୟପ୍ରତିକାଶାଂ ଚନ୍ଦ୍ରକୋଟି ସୂଶିତଳାମ୍ ॥୧୪ ସେ ଜ୍ୱଳନ୍ତ କାଳାଗ୍ନି ପରି ତେଜଯୁକ୍ତ, କୋଟିଏ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଶକ୍ତି ପରି ପ୍ରଭାଯୁକ୍ତ, କୋଟିଏ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପରି ପ୍ରକାଶବତୀ ବା ଆଲୋକମୟୀ ,ଓ କୋଟିଏ ଚନ୍ଦ୍ରମା ପରି ଶିତଳ ।

ସୁଧାମଣ୍ଡଳମଧ୍ୟସ୍ଥାଂ ସାନ୍ଦ୍ରାନନ୍ଦାଃମୃତାତ୍ମିକାମ୍ ପ୍ରାଗତୀନାଂ ମନୋରମ୍ୟାଂ ବରଦାଂ ବେଦମାତରମ୍ ॥୧୫ ସୁଧାମଣ୍ଡଳ ମଧ୍ୟରେ ସେ ଆନନ୍ଦମୟୀ ଓ ଅମୃତମୟୀ ଅଟନ୍ତି । ସେ ଆଗ ପଛ ସବୁ ଦିଗରୁ ମନୋରମ , ବରଦାୟିନୀ ଓ ବେଦମାତା ଅଟନ୍ତି । ଷଙ୍ଗା ବର୍ଣ୍ଣିତା ସା ଚ ତାରେବ ବ୍ୟାପକତ୍ରୟମ୍ ପୂର୍ବୋକ୍ତଦେବତାଂ ଧ୍ୟାୟେହ୍ୟାକାରଗୁଣସଂଯୁତାମ୍ ॥ ୧୬ ଫୂର୍ବରୁ ବର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇଥିବା ତାଙ୍କର ଛଅ ଅଙ୍ଗ ତ୍ରୀଭୁବନରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ହୋଇ ରହିଛି । ତାଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ଅଙ୍ଗରେ ନିବାସ କରୁଥିବା ଋଷି,ବସୁ ଓ ଦେବତା ମାନଙ୍କର ଗଣ ସହିତ ତାଙ୍କର ସାକାର ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ ।

> ପଞ୍ଚବକ୍ତ୍ରାଂ ଦଶଭୂଜାଂ ତ୍ରିପଞ୍ଚନୟନୈର୍ଯୁତାମ୍ ମୁକ୍ତାବିଦ୍ରୁମସୌବର୍ଣ୍ଣା ସ୍ୱଚ୍ଛଶୁଭ୍ରସମାନନାମ୍ ॥ ୧୭

.\_\_\_\_\_

ତାଙ୍କର ପାଞ୍ଚ ମୁଖ, ଦଶଭୁଜ ଓ ତ୍ରୀ ପଞ୍ଚ ବା ପଞ୍ଚଦଶ ନେତ୍ର । ତା ଅର୍ଥ ଶିବଙ୍କ ପରି ତାଙ୍କର ପ୍ରତିମୁଖରେ ତିନି ନେତ୍ର ରହିଛି । ତେଣୁ ସେ ତ୍ରୀନେତ୍ରା ନାମରେ ଖ୍ୟାତ । ମୁକ୍ତା ବିଦ୍ରୁମ ତୁଲ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣ , ସ୍ୱଚ୍ଛ ଶୁଭ୍ର ଆନନ ।

ଆଦିତ୍ୟମାର୍ଗଗମନାଂ ସ୍ମରେତ୍ ବ୍ରହ୍ମସୂରୂପିଣୀମ୍ ବିଚିତ୍ର ମନ୍ତ ଜନନୀଂ ସ୍ମରେଦ୍ୱିଦ୍ୟାଂ ସରସ୍ୱତୀମ୍ ॥ ୧୮ ସେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ମାର୍ଗରେ ଗମନ କରନ୍ତି ,ସେହି ବ୍ରହ୍ମ ସ୍ୱରୂପିଣୀଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ । ତା ଅର୍ଥ ସୂର୍ଯ୍ୟ ନାଜୀରେ ବା ଇଡା ନାଜୀରେ ପ୍ରାଣବାୟୂ ଗମନ କରୁଥିବା ସମୟରେ ସେହି ବିଚିତ୍ରରୂପା ଓ ମନ୍ତ୍ର ଜନନୀ ସରସ୍ୱତୀଙ୍କର ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ ।

> ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପଞ୍ଜର ବା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ୍ ବିଶ୍ୱରୂପ ବର୍ତ୍ତନା ଏତିକିରେ ସମାପ୍ତ

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ସଂହିତା ॥

ଆଦି ଶକ୍ତିରିତି ବିଷୋତ୍ତାମହଂ ପ୍ରଣମାମି ହି ସର୍ଗ ସ୍ଥିତି ବିନାଶଣ୍ଟ ଜାୟତେ ଜଗତୋଽନୟା ॥୧ ଗାୟତ୍ରୀ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଆଦିଶକ୍ତି ଯାହାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଜଗତର ନିର୍ମାଣ,ପାଳନ ଓ ବିନାଶ ହେଉଛି । ସେହି ଶକ୍ତିଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରୁଛି ।

\_

ନାଭି ପଦ୍ମ ଭୁବା ବିଷ୍ଠୋର୍ବ୍ରହ୍ମଣା ନିର୍ମିଙ ଜଗତ୍ ୟାବରଂ ଜଙ୍ଗମଂ ଶକ୍ତ୍ୟା ଗାୟତ୍ର୍ୟା ଏବ ବୈ ଧ୍ରୁବମ୍ ॥୨ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନାଭି କମଳରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥିବା ବ୍ରହ୍ମା , ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଶକ୍ତି ସାହାଯ୍ୟରେ ଜଡ ଓ ଚେତନ ଜଗତ ସୃଷ୍ଟି କଲେ ।

ଚନ୍ଦ୍ରଶେଖର କେଶେଭ୍ୟୋ ନିର୍ଗତା ହି ସୁରାପଗା ଭଗୀରଥଂ ତଥାରେଁବ ପରିବାରସମଂ ଯଥା ॥୩ ଜଗଦ୍ଧାତ୍ରୀ ସମୁଭୂୟ ଯା ହୃତ୍ଜାନସରୋବରେ ଗାୟତ୍ରୀ ସକୁଳଂ ପାରଂ ତଥା ନୟତି ସାଧକମ୍ ॥୪ ସାଞ୍ଜି ଗଂଗୈବ ଜ୍ଞାନାଖ୍ୟ ସୁନିରେଣ ସମାକୁଳା ଜ୍ଞାନ ଗଂଗା ତୁ ତାଂ ଭକ୍ତ୍ୟା ବାରଂ ବାରଂ ନମାମ୍ୟହମ୍ ॥୫ ଯେପରି ଶିବଙ୍କ ଜଟାକେଶରୁ ନିସୃତ ହୋଇଥିବା ଗଙ୍ଗା ଭଗୀରଥ ଓ ତାଙ୍କ ପରିବାରକୁ ଉଦ୍ଧାର କରିଥିଲେ, ସେହିପରି ସଂସାରର ପାଳନ କର୍ତ୍ତୀ ଗାୟତ୍ରୀ ପରମାତ୍ଜାଙ୍କ ହୃଦୟର ମାନସରୋବରରୁ ପ୍ରକଟ ହୋଇ ସାଧକ ଓ ତାର କୁଳ ପରିବାରକୁ ଭବସାଗରରୁ ପାର କରିଦେବେ । ସେହି ଗାୟତ୍ରୀ-ଜ୍ଞାନରୂପି ଜଳରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଥିବା ପରମ ପାବନୀ ଗଙ୍ଗାଙ୍କୁ ମୁଁ ବାରବାର ନମୟାର କରୁଛି ।

ରଷୟୋ ବେଦ ଶାସ୍ତାଣି ସର୍ବେ ଚୈବ ମହର୍ଷୟଃ ଶ୍ରଦ୍ଧୟା ହୃଦି ଗାୟତ୍ରୀ ଧାରୟନ୍ତି ସ୍ତୁବନ୍ତି ଚ ॥୬ ରଷିବୃନ୍ଦ, ମହର୍ଷିବୃନ୍ଦ, ବେଦ ଓ ଶାସ୍ତ୍ରଚୟ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ହୃଦୟରେ ଧାରଣ କରନ୍ତି ଓ ତାଙ୍କର ସ୍ତୁତି ଗାନ କରନ୍ତି । \_\_\_\_\_

\_

ହ୍ରୀଁ ଶ୍ରୀଁ କ୍ଲୀଁ ଚେତି ରୂପୈୟୁ ତ୍ରିଭିବାଁ ଲୋକପାଳିନୀ ଭାସତେ ସତଙ ଲୋକେ ଗାୟତ୍ରୀ ତ୍ରିଗୁଣାତ୍ମିକା ॥୭ ହ୍ରୀଁ ଶ୍ରୀଁ କ୍ଲୀଁ ତିନି ରୂପରେ ତ୍ରିଭୁବନ ପାଳିନୀ ତ୍ରିଗୁଣାତ୍ମିକା ଗାୟତ୍ରୀ ସଂସାରରେ ନିରନ୍ତର ପକାଶିତ ଅଛନ୍ତି ।

ଗାୟନ୍ତିବ ମତା ମାତା ବେଦାନାଂ ଶାସ୍ତସମ୍ପଦାମ୍ ତତ୍ୱାରୋଃପି ସମୁପ୍ନ୍ନା ବେଦାୟସ୍ୟା ଅସଂଶୟମ୍ ॥୮ ଗାୟତ୍ରୀ , ଶାସ୍ତ୍ରୀୟ ସମ୍ପଦରୂପେ ଗଣ୍ୟ ହେଉଥିବା ବେଦମାନଙ୍କର ମାତା ରୂପେ ବିଦିତ ଓ ବେଦମାନେ ତାଙ୍କରି ଠାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ।

ପରମାତ୍ମନୟୁ ଯା ଲୋକେ ବ୍ରହ୍ମଶକ୍ତିର୍ବିରାଜତେ ସୂଷ୍ମା ଚ ସାତ୍ତ୍ୱିକୀ ଚୈବ ଗାୟତ୍ରୀତ୍ୟଭିଧିୟତେ ॥୯ ସଂସାରରେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କର ଯେଉଁ ସୂଷ୍ମ ଓ ସାତ୍ତ୍ୱୀକ ବ୍ରହ୍ମଶକ୍ତି ବିଦ୍ୟମାନ ଅଛନ୍ତି , ତାକୁ ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ବୋଲି କହନ୍ତି । ପ୍ରଭାବାଦେବ ଗାୟତ୍ୟା ଭୂତାନାମଭିଜାୟତେ ଅନ୍ତଃକରଣେଷୁ ଦେବାନା ତତ୍ତ୍ୱାନା ହି ସମୁଦ୍ଭବ ॥୧୦ କେବଳ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରଭାବରୁ ପ୍ରାଣିମାନଙ୍କ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଦେବ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କର ପ୍ରଭାବ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ ।

> ଗାୟତ୍ର୍ୟୁପାସନାକରଣାଦାତ୍ମଶକ୍ତିବିବର୍ଦ୍ଧତେ ପ୍ରାପ୍ୟତେ କ୍ରମଶୋଽଜସ୍ୟ ସାମିପ୍ୟ ପରମାତ୍ମନଃ ॥ ୧ ୧

(ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

. ଆସରୀଙ୍କ ରପାସରା ଙ୍କରରେ ରୀରର ଆରରର ରହିରଏ ଓ ଯିବେ ଯିବେ

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଉପାସନା ଫଳରେ ଜୀବର ଆତ୍ମବଳ ବୃଦ୍ଧିହୁଏ ଓ ଧିରେ ଧିରେ ସେ ଜନ୍ମବନ୍ଧନ ରହିତ ହୋଇ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସମୀପତା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

ଶୌଟଂ ଶାନ୍ତିର୍ବିବେକ ଷ୍ଟେତଲ୍ଲାଭ ତ୍ରୟମାତ୍ମିକମ୍ ପଷ୍ଟାଦବାପ୍ୟତେ ନୂନଂ ସୁସ୍ଥିରଂ ତଦୁପାସକମ୍ ॥୧୨ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରଭାବରୁ ମନକୁ ବଶରେ ରଖିପାରୁଥିବା ସାଧକ, ପବତ୍ରତା,ଶାନ୍ତି ଓ ବିବେକ ରୂପେ ତିନି ପ୍ରକାର ଆତ୍ମିକ ଲାଭ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ । ସେ ସର୍ବଦା ନିଜ ଉପାସନାରେ ସ୍ଥିର ରହିଥାଏ ।

କାର୍ଯ୍ୟେଷ୍ଟ୍ର ସାହସଃ ପ୍ଲୈୟ୍ୟ କର୍ମନିଷ୍ଠା ତଥିବ ଚ ଏତେ ଲାଭାଣ୍ଟ ବୈ ତସ୍ମାଜାୟତେ ମାନସାସ୍ତୟଃ ॥୧୩ କାର୍ଯ୍ୟରେ ସାହସ, ସ୍ଥିରତା ଓ କର୍ତ୍ତବ୍ୟନିଷ୍ଠା ଆଦି କର୍ମ ସୟନ୍ଧି ତିନି ଲାଭ ସହିତ ପବତ୍ରତା,ଶାନ୍ତି ଓ ବିବେକ ଆଦି ମନ ସୟନ୍ଧି ଏହି ତିନି ଲାଭ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଠାରୁ ହିଁ ମିଳିହୁଏ ।

ପୃଷ୍କଳଂ ଧନ ସଂସିଦ୍ଧିଃ ସହଯୋଗଣ୍ଟ ସର୍ବତଃ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟଂ ବା ତ୍ରୟ ସ୍ୟୁଷ୍ଟସ୍ମାଲ୍ଲାଭାଣ୍ଟ ଲୌକିକାଃ ॥୧୪ ସତ୍ତୋଷଜନକ ତଥା ଆବଶ୍ୟକ ଅନୁସାରେ ଧନ ବୃଦ୍ଧି, ସବୁ ଦିଗରୁ ସହଯୋଗ ପ୍ରାପ୍ତି ସହିତ ଶାରୀରିକ ସ୍ୱସ୍ଥତା ଆଦି ସଂସାର ସୟନ୍ଧି ତିନି ଲାଭ ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ ।

କାଠିନ୍ୟ ବିବିଧ ଘୋଟ ହ୍ୟାପଦା ସଂହତିଷ୍ଟଥା ଶୀଙ୍ଘ ବିନାଶତା ଯାନ୍ତି ବିବିଧା ବିଘ୍ନରାଶୟଃ ॥୧୫ ସେହି ଦେବୀଙ୍କ କୃପାରୁ ନାନା ପ୍ରକାର କଠିନତା, ଘୋର ବିପତ୍ତି ପ୍ରଭୃତି ବିବିଧ ବିଘ୍ରାଶି ସବ୍ ଅତିରେ ନାଶ ହୁଏ ।

ବିନାଶାଦୁକ୍ତ ଶତ୍ରୁଣାମତ୍ତଃ ଶକ୍ତିର୍ବିବର୍ଦ୍ଧତେ ସଙ୍କଟାନାମନାୟାସଂ ପାରଂ ଯାତି ତୟା ନରଃ ॥୧୬ କଠିନତା,ବିପତ୍ତି ଓ ବିଘ୍ନ ପ୍ରଭୃତି ଉପରୋକ୍ତ ଶତ୍ରୁମାନେ ବିନାଶ ହୋଇଗଲା ପରେ ମନୁଷ୍ୟର ଆନ୍ତରିକଶକ୍ତି ବୃଦ୍ଧି ହେବାକୁ ଲାଗେ ଓ ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟ ସକଳ ସଙ୍କଟର ଅନାୟାସରେ ମକ୍ତି ପାଇଯାଏ ।

ଗାୟତ୍ର୍ୟୁପାସକସ୍ୱାନ୍ତେ ସତ୍କାମା ଉଦ୍ଭବନ୍ତି ହି ତତ୍ପୁର୍ତୟେଃଭିଯାୟନ୍ତେ ସହଙ୍ଗ ସାଧନାନପି ॥୧୭ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସକଙ୍କ ମନରେ ଯେଉଁ ସତ୍ ଇଚ୍ଛା ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ ଓ ସାଧନାଦ୍ୱାରା ତାହା ଅତି ସହଜରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୁଏ ।

ତୃଟୟଃ ସର୍ବଥା ଦୋଷା ବିଘ୍ନା ଯାନ୍ତି ଯଦାନ୍ତତାମ୍ ମାନବୋ ନିର୍ଭୟଂ ଯାତି ପୂର୍ଣ୍ଣନ୍ନୋତିପଥଂ ତଦା ॥୧୮ ଯେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟର ସକଳ କଠିନତା,ବିପତ୍ତି ଓ ବିଘ୍ନ ଆଦି ଦୋଷ ତୃଟି ଓ ବିଘ୍ନର ଅନ୍ତ ହୋଇ ଯାଏ ସେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟ ନିର୍ଭୟ ହୋଇ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉନ୍ନତି ମାର୍ଗରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇଥାଏ ।

-

ବାହ୍ୟତାଭ୍ୟନ୍ତଙ୍ଗ ତ୍ୱସ୍ୟ ନିତ୍ୟ ସନ୍ମାର୍ଗଗାମିନଃ ଉନ୍ନତେରୁଭଙ୍ଷ ଦ୍ୱାଙ୍ଗ ଯାତ୍ୟୁନ୍କୁକ୍ତକପାଟତାମ୍ ॥୧୯ ଏହିପରି ସନ୍ନାର୍ଗରେ ଚାଲୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିର, ଉନ୍ନତି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାପାଇଁ ତାହାର ଅନ୍ତର ଓ ବାହାର ଉଭୟ ଦ୍ୱାର ଉନ୍ନକ୍ତ ହୋଇଯାଏ।

ଅତଃ ସ୍ୱସ୍ଥେନ ଚିତ୍ତେନ ଶ୍ରଦ୍ଧୟା ନିଷ୍ପୟା ତଥା କତ୍ତବ୍ୟାବିରଙ କାଳେ ଗାୟତ୍ୟାଃ ସମୁପାସନା ॥୨୦ ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରତିଦିନ ଶ୍ରଦ୍ଧା, ନିଷ୍ଠା ଓ ଶୁଦ୍ଧ ଚିତ୍ତରେ ଠିକ ସମୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା କରିବା ଉଚିତ ।

ଦୟାଳୁଃ ଶକ୍ତିସମ୍ପନ୍ନା ମାତା ବୃଦ୍ଧିମତୀ ଯଥା କଲ୍ୟାଣଂ କୁରୁତେ ହ୍ୟେବ ପ୍ରେମ୍ଣା ବାଳସ୍ୟ ଚାତ୍ମନଃ ॥ ୨ ୧ ତଥିବ ମାତା ଲୋକାନଂ ଗାୟତ୍ରୀ ଭକ୍ତବୟଳା ବିଦଧାତି ହିତଂ ନିତ୍ୟ ଭକ୍ତାନଂ ଧ୍ରୁବମାତ୍ମନଃ ॥ ୨ ୨ ଯେପରି ଦୟାଳୁ ଶକ୍ତିମୟୀ ଓ ବୃଦ୍ଧିମତୀ ମାତା ପ୍ରେମଭାବରେ ସର୍ବଦା ସନ୍ତାନର କଲ୍ୟାଣ କରନ୍ତି, ସେହିପରି ଭକ୍ତବୟଳା ଜଗତଜନନୀ ଗାୟତ୍ରୀ, ସମୟ ଭକ୍ତମାନଙ୍କର ସର୍ବଦା ହିତ ସାଧନ କରନ୍ତି ଓ କଲ୍ୟାଣ କରନ୍ତି । ଏହା ନିୟିତ ।

> କୁର୍ବନ୍ନପି ତୁଟିଲୋଁକେ ବାଳକୋ ମାତରଂ ପ୍ରତି ଯଥା ଭବତି କଣ୍ଟିନ୍ନ ତସ୍ୟା ଅପ୍ରିତିଭାଜନଃ ॥୨୩ କୁର୍ବନ୍ନପି ତୁଟିର୍ଭକ୍ତଃ କ୍ୱଚିତ୍ ଗାୟତ୍ର୍ୟୁପାସନେ ନ ତଥା ଫଳମାପ୍ବୋତି ବିପରିଙ କଦାଚନ ॥୨୪

-

ଯେପରି ସଂସାରରେ ସନ୍ତାନମାନେ ମାତାଙ୍କ ନିକଟରେ କୌଣସି ଭୂଲ କରିଦେଲେ ମାତାଙ୍କ ସ୍ନେହରୁ କେବେ ବି ବଞ୍ଚିତ ହୋଇ ନଥାନ୍ତି , ସେପରି କୌଣସି ଭକ୍ତ ଉପାସନାରେ କୌଣସି ତୃଟି ବା ବ୍ୟତିକ୍ରମ କରିଦେଲେ ବି ସେ କେବେ ମାତାଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦରୁ ବଞ୍ଚିତ ହୋଇ ନଥାନ୍ତି ଓ ବିପରିତ ଫଳ ଲାଭ କରି ନଥାନ୍ତି ।

ଅକ୍ଷରାଣୀ ତୁ ଗାୟତ୍ର୍ୟା ଗୁମ୍ଫନଂ ହ୍ୟସ୍ତି ତଦ୍ୱିଧମ୍ ଭବନ୍ତି ଜାଗୃତା ଯେନ ସର୍ବା ଗୁହ୍ୟାସ୍ତୁ ଗ୍ରନ୍ଥୟଃ ॥୨୫ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପ୍ରେତ୍ୟକ ଅକ୍ଷର ଯାହାଦ୍ୱାରା ଉପଯୁକ୍ତ ବିଧି ଅନୁସାରେ ଉଚ୍ଚାରିତ ହୋଇଥାଏ , ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅକ୍ଷର ସୟନ୍ଧିତ, ତାହାର ଶରୀରର ସମସ୍ତ ଗୁପ୍ତ ଗୁନିମାନେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାନ୍ତି ।

ଜାଗୃତା ଗ୍ରନ୍ଥୟସ୍ଫେତାଃ ସୂକ୍ଷ୍ମାଃ ସାଧକମାନସେ ଦିବ୍ୟଶକ୍ତିଂ ସମୁକ୍ତ୍ରିଙ କ୍ଷିପ୍ରଂ କୁର୍ବନ୍ତ୍ୟସଂଶୟମ୍ ॥୨୬ ସାଧକର ଗୁପ୍ତ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଓ ଯୌଗିକ ଗ୍ରନ୍ଥିମାନେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଗଲା ପରେ, ସାଧକ ମନରେ ଅଚିରେ ଅଶେଷ ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଯାନ୍ତି , ଏଥିରେ ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ ।

ଜନୟନ୍ତି କୃତେ ପୁଂସାମେତା ବୈ ଦିବ୍ୟ ଶକ୍ତୟଃ ବିବିଧାନ୍ ବୈ ପରିଣାମାନ୍ ଭବ୍ୟାନ୍ ମଙ୍ଗଳପୁରିତାମ୍ ॥୨୭ ସେହି ଦିବ୍ୟଶକ୍ତିମାନେ ମନୁଷ୍ୟ ପାଇଁ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ସୁନ୍ଦର ଓ ମଙ୍ଗଳମୟ ପରିଣାମ ଉତ୍ପନ୍ନ କରନ୍ତି ।

\_

ମନ୍ତ୍ରସ୍ୟୋଚ୍ଚାରଣଂ କାର୍ଯ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧମେବାପ୍ରମାଦତଃ ତଦଶକ୍ତୋ ଜପେନିତ୍ୟ ସପ୍ରଣବାୟୁବ୍ୟାହୃତୀଃ ॥ ୨ ୮ ସେହି ହେତୁ ମନରେ ଦ୍ୱିଧା ରହିତ ହୋଇ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ଉଚ୍ଚାରଣ କାର୍ଯ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧ ଭାବରେ କରିବା ଉଚିତ । ଯଦି ଏପରି କରିବାକୁ ଅସମର୍ଥ ତେବେ ଓଁ ସହିତ କେବଳ ବ୍ୟାହୃତି ତ୍ରୟ ପ୍ରତ୍ୟହ ଜପ କରିବା ଉଚିତ ।

ଓମିତି ପ୍ରଣବଃ ପୂର୍ବ ଭୂର୍ଭୁବଃ ସ୍ୱ୍ୟଦୁଉରମ୍ ଏଷୋକ୍ତା ଲଘୁ ଗାୟତ୍ରୀ ବିଦ୍ୱଦ୍ଭିର୍ବେଦପଞିତୈଃ ॥ ୨ ୯ ପ୍ରଥମେ ପ୍ରଶବ ଓଁ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବା ଉଚିତ, ପରେ ଭୂଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବେ ଯାହାକୁ ବେଦଜ୍ଞ ବିଦ୍ୱାନ ମାନେ ଲଘୁ ଗାୟତ୍ରୀ କହନ୍ତି । ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି, ସ୍ତୀ ହେଉ କି ପୁରୁଷ ହେଉ , ନିଜର ବ୍ୟୟ ବହୁଳ ଜୀବନ ମଧ୍ୟରେ କିଛି ସମୟ ବାହାର କରି ଏହି ଲଘୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କଲେ, ତାହାହିଁ ମାତାଙ୍କୁ ନିବେଦନ କରିବା ପାଇଁ ଯଥେଷ୍ଟ ।

ଶୁଦ୍ଧ ପରିଧାନମାଧାୟ ଶୁଦ୍ଧେ ବୈ ବାୟୁମଣ୍ଡଳେ ଶୁଦ୍ଧ ଦେହମନୋତ୍ତ୍ୟାଂ ବି କାର୍ଯ୍ୟା ଗାୟତ୍ର୍ୟୁପାସନା ॥୩୦ ଶୁଦ୍ଧ ବସ୍ତ ଧାରଣ କରି ଶୁଦ୍ଧ ବାତାବରଣରେ, ଦେହ ଓ ମନ ଶୁଦ୍ଧ ରଖି ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା କରିବା ଉଚିତ ।

ଦୀକ୍ଷାମାଦାୟ ଗାୟତ୍ର୍ୟା ବ୍ରହ୍ମନିଷ୍ଠାଗ୍ରଜନ୍ମନା ଆରଭ୍ୟତାଂ ତତଃ ସମ୍ୟକ୍ବିଧିନୋପାସନା ସତା ॥୩୧ କୌଣସି ବ୍ରହ୍ମନିଷ ବୟୋଜ୍ୟେଷ୍ଠ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଠାରୁ ଦୀକ୍ଷା ଗ୍ରହଣ କରି ବିଧି ପୂର୍ବକ ଉପାସନା ଆରୟ କରିବା ଉଚିତ ।

-

ଗାୟତ୍ର୍ୟୁପାସନାମୁକ୍ତ୍ୱା ନିତ୍ୟାବଶ୍ୟକ କର୍ମଷୁ ଉକ୍ତୟତ୍ର ଦ୍ୱିଜାତୀନାଂ ନାନଧ୍ୟାୟୋ ବିଚକ୍ଷଶୈଃ ॥୩୨ ବିଦ୍ୱାନ୍ ମାନେ କହିଛନ୍ତି , ଦ୍ୱିଜତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନାକୁ ସେମାନଙ୍କର ନିତ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ କର୍ମ ବୋଲି କହିଯାଇଛନ୍ତି ।

ଆରାଧୟତିଂ ଗାୟତ୍ରୀଂ ନ ନିତ୍ୟଂ ଯେ ଦ୍ୱିଜନ୍ମନଃ ଯାୟତେ ହି ସ୍ୱକର୍ମଭ୍ୟୟେ ଚ୍ୟୁତା ନାତ୍ର ସଂଶୟଃ ॥୩୩ ଯେଉଁ ଦ୍ୱିଜ ନିତ୍ୟପ୍ରତି ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା ନ କରନ୍ତି, ସେମାନେ ନିସନ୍ଦେହରେ ତାଙ୍କ କର୍ତ୍ତବ୍ୟରୁ ଚ୍ୟୁତ ହୋଇଗଲେ ବୋଲି ଧରାଯାଏ ।

ଶୁଦ୍ରାସ୍ତୁ ଜନ୍ମନା ସର୍ବେ ପଣ୍ଟାତ୍ଯାନ୍ତି ଦ୍ୱିଜତ୍ୱତାମ୍ ଗାୟତ୍ର୍ୟେବ ଜନାଃ ସାଙ୍କ ହ୍ୟୁପବୀତସ୍ୟ ଧାରଣାତ୍ ॥୩୪ ସମସ୍ତେ ଜନ୍ମରୁ ଶୁଦ୍ର ଅଟନ୍ତି । ତାପରେ ମନୁଷ୍ୟ ଯଜ୍ଜୋପବାତ ଧାରଣ କରି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଉପାସନା କରି ମନୁଷ୍ୟ ଦ୍ୱିଜ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଉଚ୍ୟତା ପତିତାନାଂ ଚ ପାପିନାଂ ପାପନାଶନମ୍ ଜାୟତେ କୃପୟୈବାସ୍ୟାଃ ବେଦମାତୁରନନ୍ତୟା ॥୩୫ ପତିତମାନେ ଉଚ୍ଚତ୍ୱ ଲାଭ କରନ୍ତି ଓ ପାପି ମାନେ ନିଷ୍ପାପ ହୋଇଥାନ୍ତି କେବଳ ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଅନନ୍ତ କୃପାରୁ ।

> ଗାୟତ୍ର୍ୟା ଯା ଯୁତା ସନ୍ଧ୍ୟା ବ୍ରହ୍ମସନ୍ଧ୍ୟା ତୁ ସା ମତା କୀର୍ତ୍ତିଙ ସର୍ବତଃ ଶ୍ରେଷ୍ଟ ତସ୍ୟାନୁଷାନମାଗମୈଃ ॥୩୬

-

ଯେଉଁ ସନ୍ଧ୍ୟା ଗାୟତ୍ରୀଯୁକ୍ତ, ତାକୁ ବ୍ରହ୍ମସନ୍ଧ୍ୟା କହନ୍ତି । ଶାସ୍ତରେ ସେପରି ସନ୍ଧ୍ୟାକୁ ଶ୍ରେଷ ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ସୁତରାଂ ସେହି ସନ୍ଧ୍ୟା ଅନୁଷାନ କରଣୀୟ ।

ଆଚମନଂ ଶିଖାବନ୍ଧଃ ପ୍ରାଣାୟାମୋଃଘମର୍ଷଣମ୍ ନ୍ୟାସଞ୍ଜୋପାସନାୟାଂ ତୁ ପଞ୍ଚକୋଷା ମତା ବୁଧିଃ ॥୩୭ ଯେଉଁ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣରେ ଆଚମନ, ଶିଖାବନ୍ଧନ, ପ୍ରାଣାୟାମ, ଅଘମର୍ଷଣ ଓ ନ୍ୟାସ ଆଦି ପଞ୍ଚ କର୍ମ କରାଯାଏ, ବିଦ୍ୱାନ୍ ମାନେ ତାହାକୁ ପଞ୍ଚକୋଷି ଗାୟତ୍ରୀ ସନ୍ଧ୍ୟା ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରିଛନ୍ତି ।

ଧ୍ୟାନଞ୍ଚତୁ ତତଃ ପଣ୍ଟାତ୍ ସାବଧାନେନ ଚେତସା ଜପ୍ୟା ସତତଂ ତୁଳସୀମାଳୟା ଚ ମୁହୁର୍ମୁହୁ ॥୩୮ ଉପରୋକ୍ତ ପଞ୍ଚ କର୍ମ ପରେ ,ସାବଧାନ ଚିଉହୋଇ ଧ୍ୟାନ କରିବା ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରକୁ ସାତ୍ତ୍ୱୀକ ପ୍ରୟୋଜନ ପାଇଁ ତୁଳସୀ ମାଳାରେ ଜପ କରା ଯାଇଥାଏ ।

ଏକବାଙ୍ଘ ପ୍ରତିଦିନଂ ନ୍ୟୁନତୋ ନ୍ୟୁନସଙ୍ଖ୍ୟକମ୍ ଧୀମାନ୍ମନ୍ତ ଶତଂ ନୂନଂ ନିତ୍ୟମଷ୍ଟୋତଙ୍ଗ ଜପେତ୍ ॥୩୯ ବୁଦ୍ଧିମାନ ଜନ, ଏହି ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରକୁ ପ୍ରତିଦିନ ଅତି କମ୍ ରେ ଏକମାଳା ବା ୧୦୮ ବାର ଅବଶ୍ୟ ଜପ କରିବା ଉଚିତ ।

> ବ୍ରାହ୍ମେ ମୁହୂର୍ତ୍ତେ ପ୍ରଙ୍କୁଖୋ ମେରୁଦଙ୍ଖ ପ୍ରତନ୍ୟ ହି ପଦ୍ମାସନଂ ସମାସୀନଃ ସନ୍ଧ୍ୟାବନ୍ଦନମାଚରେତ୍ ॥४०

-

ବ୍ରାହ୍ମ ମୁହୂର୍ତରେ ପୂର୍ବାଭିମୁଖ ହୋଇ,ପଦ୍ମାସନରେ ବସି,ମେରୁଦଶ୍ଚ ସିଧାରଖି ସନ୍ଧ୍ୟାବନ୍ଦନ କରିବା ଉଚିତ ।

ଦୈନ୍ୟରୁକ୍ ଶୋକ ଚିନ୍ତାନୀ ବିରୋଧାକ୍ରମଣାପଦାମ୍ କାର୍ଯ୍ୟ ଗାୟତ୍ର୍ୟିନୁଷାନଂ ଭୟାନୀ ବାରଣାୟ ଚ ॥୪୧ ଦୀନତା,ରୋଗ,ଶୋକ,ଚିନ୍ତା, ବିରୋଧ,ଆକ୍ରମଣ, ଆପଦ ବିପଦର ଭୟ ନିବାରଣ ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନାର ଅନୁଷାନ କରିପାରିବେ।

ଯାୟତେ ସା ସ୍ଥିତିରସ୍ମାତ୍ମନୋଃଭିଳାଷୟାନ୍ୱିତା ଯତଃ ସର୍ବେଃଭିଜାୟତେ ଯଥା କାଳଂ ହି ପୂର୍ଣ୍ଣତାମ୍ ॥୪୨ ଏହି ଅନୁଷ୍ଠାନରେ ଏପରି ସ୍ଥିତି ଆସିଯାଏ, ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଯଥା ସମୟରେ ସମୟ ମନୋବାଞ୍ଚିତ ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥାନ୍ତି ଯେପରି ଯଥା ସମୟରେ ସମୟେ କାଳର ଗତି ପାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଅନୁଷାନଭୁ ବୈ ତସ୍ମାତ୍ ଗୁପ୍ତାଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶକ୍ତୟଃ ଚମକାରମୟା ଲୋକେ ପ୍ରାପ୍ୟନ୍ତେଽନେକଧା ବୁଧୈଃ ॥୪୩ ଏହି ଅନୁଷାନରେ ସାଧକକୁ ସଂସାରର ସମୟ ପ୍ରକାର ଚମକାର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗୁପ୍ତ ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକଶକ୍ତି ପାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

> ସପାଦଲକ୍ଷମନ୍ତାଣାଂ ଗାୟତ୍ୟା ଜପନଂ ତୁ ବୈ ଧ୍ୟାନେନ ବିଧିନା ଚୈବ ହ୍ୟନୁଷାନଂ ପ୍ରଚକ୍ଷତେ ॥୪୪

-

ବିଧି ବିଧାନ ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସପାଦଲକ୍ଷ ବା ଲକ୍ଷେ ପଚିଶ ହଜାର ଜପ ଓ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ କହନ୍ତି ।

ପଞ୍ଚମ୍ୟାଂ ପୂର୍ଣ୍ଣିମାୟାଂ ବା ଚୈକାଦଶ୍ୟାଂ ତଥିବ ହି ଅନୁଷାନସ୍ୟ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଆରୟଃ ଫଳ ପ୍ରାସ୍ତୟେ ॥୪୫ ପଞ୍ଚମୀ ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ଓ ଏକାଦଶୀ ଠାରୁ ଅନୁଷାନ ଆରୟ କରିବା ଉଟିତ ।

ମାସଦ୍ୱୟେଃବିରାମଂ ତୁ ଚତ୍ୱାରିଂଶ ଦିନେଷୁ ବା ପୂରୟେତଦନୁଷ୍ଠାନଂ ତୁଲ୍ୟସଂଖ୍ୟାତୁ ବୈ ଜପନ୍ ॥୪୬ ଚାଳିଶ ଦିନ ବା ଦୁଇମାସ ମଧ୍ୟରେ କେବେ ବନ୍ଦ ନ କରି ପ୍ରତ୍ୟହ ସମାନ ସଂଖ୍ୟକ ଜପକରି ଅନୁଷ୍ଠାନ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବା ବିଧେୟ ।

ତସ୍ୟାଃ ପ୍ରତିମାଂ ସଂସ୍ଥାପ୍ୟ ପ୍ରେମ୍ଣା ଶୋଭନ ଆସନେ ଗାୟତ୍ୟାଞ୍ଚତ୍ର କର୍ତ୍ତବ୍ୟା ସତ୍ପ୍ରତିଷ୍ଠା ବିଧାନତଃ ॥୪୭ ସୁନ୍ଦର ଓ ଉଚ୍ଚ ଆସନରେ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ପ୍ରତୀମା ସ୍ଥାପନ କରି , ବିଧି ବିଧାନ ସହିତ ତାର ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରିବା ଉଚିତ ।

ତଦ୍ୱିଧାୟ ତତୋ ଦୀପ-ଧୁପ-ନୈବେଦ୍ୟଚନ୍ଦନୈଃ ନମସ୍କୃତ୍ୟାକ୍ଷତେନାପି ତସ୍ୟାଃ ପୂଜନମାଚରେତ୍ ॥४୮ ତଦନନ୍ତର ଦୀପ ଧୁପ ନୈବେଦ୍ୟ ଚନ୍ଦନ ଓ ଅକ୍ଷତ ସାହାଯ୍ୟରେ ପୂଜା କରି ନମସ୍କାର କରିବା ଉଚିତ ।

\_

ପୂଜନାନନ୍ତରଂ ବିଜ୍ଞଃ ଭକ୍ତ୍ୟା ତତ୍ଜପମାଚରେତ୍ ଜପ କାଳେ ତୁ ମନଃ କାର୍ଯ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧାନ୍ସିତମଚଞ୍ଚଳମ୍ ॥୪୯ କାର୍ଯ୍ୟତୋ ଯଦି ଚୋଭିଷେନ୍ମଧ୍ୟ ଏବ ତତଃ ପୁନଃ କର ପ୍ରକ୍ଷାଳନଂ କୃତ୍ୱା ଶୁଦ୍ଧେରଂଗୈରୁପାବିଶେତ୍ ॥୫୦ ବୃଦ୍ଧିମାନ୍ ଲୋକ ପୂଜା ଅନ୍ତରେ ଶ୍ରଦ୍ଧାରସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିବେ ଓ ଜପ ସମୟରେ ସ୍ଥିରମନ ହେବା ଉଚିତ । ସାଧନାସମୟରେ କୌଣସି କାମ ପାଇଁ ଉଠିବାକୁ ହେଲେ ,ପୁନଃ ହାତମୁହଁ ଧୋଇ ପୁନଃ ପୂଜାରେ ବସି ପାରିବେ ।

ଆଦ୍ୟାଶକ୍ତିର୍ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ ତୁ ମଦନ୍ତରେ ଶକ୍ତିକଲ୍ଲୋଳସଂଦୋହାନ୍ ଜ୍ଞାନଜ୍ୟୋତିଷ୍ଟ ସତତମ୍ ॥୫୧ ଉତ୍ତରୋତ୍ତରମାକୀର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରେରୟନ୍ତି ବିରାଜତେ ଇତ୍ୟେବାବିରଙ ଧ୍ୟାୟନ୍ ଧ୍ୟାନମଗ୍ନସ୍ତୁ ତାଂ ଜପେତ୍ ॥୫୨ ତା ପରେ ଆଦ୍ୟାଶକ୍ତି ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ ନିଜ ଭିତରେ ସମୟ ଶକ୍ତି କଲ୍ଲୋଳ ଓ ଜ୍ଞାନଜ୍ୟୋତିର ପ୍ରକାଶ ସୃଷ୍ଟିକରି , ଉତ୍ତରୋତ୍ତର ପ୍ରେରଣା ପ୍ରଦାନରେ ବିରାଜିତ ରହି ଥିବାର ଭାବନା ନିରନ୍ତର ମନରେ ଭାବି ଜପ ସମୟରେ ଧ୍ୟାନରେ ନିମଗୁ ରହିବେ ।

ଚତୁର୍ବିଶତିଲକ୍ଷଣାଂ ସତତଂ ତଦୁପାସକଃ ଗାୟତ୍ରୀଶାମନୁଷାନାତ୍ ଗାୟତ୍ର୍ୟା ସିଦ୍ଧମାପ୍ୟୁତେ ॥୫୩ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସକ ଚବିଶି ଲକ୍ଷ ମନ୍ତ୍ର ଜପ ଦ୍ୱାରା ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ କରି , ଉପାସକ ଗାୟତ୍ରୀ ସିଦ୍ଧି ପାପ୍ତ ହୋଇ ଥାନ୍ତି । \_\_\_\_\_

-

ସାଧନାୟୈ ତୁ ଗାୟତ୍ର୍ୟା ନିଷ୍ଟଳନ ହି ଚେତସା ବରଣୀୟଃ ସଦାଚାର୍ଯ୍ୟଃସାଧକେନ ସୁଭାଜନଃ ॥୫୪ ଶ୍ରେଷ ଓ ଯୋଗ୍ୟ ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଗୁରୁ ରୂପେ ବରଣ କରି , ନିଷ୍ଟଳ ମାନସରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ଭକ୍ତିର ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଆରୟ କରିବା ଉଚିତ ।

ଲଘ୍ୱାନୁଷାନତୋ ବାପି ମହାନୁଷାନତୋଃଥବା ସିଦ୍ଧି ବିନ୍ଦତି ବୈ ନୂନଂ ସାଧକଃ ସାନୁପାତିକାମ୍ ॥୫୫ ଲଘୁ ଅନୁଷାନ ହେଉ ବା ବୃହତ୍ ଅନୁଷାନ ହେଉ ସାଧକ ତଦନୁସାରେ ଫଳ ପାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

ଏକ ଏବ ତୂ ସଂସିଦ୍ଧଃ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଆଦିଶତ୍ ସମୟଲୋକ ମନ୍ତ୍ରାଣାଂ କାର୍ଯ୍ୟ ସିଦ୍ଧେଷ୍ଟୁ ପୁରକଃ ॥୫୬ ସଂସାରର ସମୟ ମନ୍ତ୍ର ଦ୍ୱାରା ସିଦ୍ଧ ହୋଇ ପାରିବା କାର୍ଯ୍ୟ , କେବଳ ଏକ ମାତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରଦ୍ୱାରା ହିଁ ସିଦ୍ଧ ହୋଇପାରିବ ।

ଅନୁଷାନାବସାନେ ତୁ ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର ବିଧିୟତାମ୍ ଯଥାଶକ୍ତି ତତୋ ଦାନଂ ବ୍ରହ୍ମଭୋଜୟତଃ ଖଳୁ ॥୫୭ ଅନୁଷାନ ଶେଷରେ ଯଥା ଶକ୍ତି ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର, ଦାନ ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ କରାଇବାକୁ ହୁଏ ।

> ମହାମନ୍ତ୍ରସ୍ୟ ଚାପ୍ୟସ୍ୟ ସ୍ଥାନେ ସ୍ଥାନେ ପଦେ ପଦେ ଗୂଢାନନ୍ତୋପଦେଶାନାଂ ରହସ୍ୟଂ ତତ୍ର ବର୍ତ୍ତତେ ॥୫୮

(ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

-----

-

ଏହି ମହା ମନ୍ତ୍ରର ଅକ୍ଷରେ ଅକ୍ଷରେ ପଦେ ପଦେ ଅନନ୍ତ ରହସ୍ୟ ପୁରି ରହିଛି ଓ ଅନନ୍ତ ଉପଦେଶ ସମୂହ ଏହା ମଧ୍ୟରେ ଛପି ରହିଛି ।

ଯୋ ଦଧାତି ନରଣ୍ଟେତାନୁପଦେଶାଂସ୍ତୁ ମାନସେ ଯାୟତେ ହ୍ୟୁଭୟଂ ତସ୍ୟ ଲୋକମାନନ୍ଦସଂକୁଳମ୍ ॥୫୯ ଯେ ଏହି ମନ୍ତ୍ରର ଉପଦେଶାବଳୀ ମନରେ ଧାରଣ କରି ରଖେ ତାର ଦୁଇଲୋକ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ବ୍ୟାପ୍ତ ହୋଇଯାଏ ।

ସମଗ୍ରାପି ସାମଗ୍ରୀମନୁଷାନସ୍ୟ ପୂଜିତାମ୍ ସ୍ଥାନେ ପବିତ୍ର ଏବୈତାଂ କୁତ୍ରଚିତ୍ ହି ବିସର୍ଜୟେତ୍ ॥୬୦ ଅନୁଷାନ ପରେ ଅନୁଷାନର ସମୟ ପୂଜିତ ସାମଗ୍ରୀ କୌଣସି ପବିତ୍ର ସ୍ଥାନରେ ବିସର୍ଜନ କରିଦେବାକୁ ହେବ ।

ସତ୍ପାତ୍ରୋ ଯଦି ବାଚାଯ୍ୟୋ ନ ଚେଙ୍ସସ୍ଥାପୟେଉଦା ନାରିକେଳଂ ଶୁଟିଂ ବୃତ୍ୱାଚାର୍ଯ୍ୟ ଭାବେନ ଆସନେ ॥୬୧ ଯଦି ସୁଯୋଗ୍ୟ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ନ ମିଳିଲେ ତେବେ ଏକ ନାରୀକେଳକୁ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ରୂପେ ବରଣ କରି ଆସନରେ ସ୍ଥାପନା କରିବେ ।

ପ୍ରାୟଣ୍ଟିଙ ମଙ ଶ୍ରେଷଂ ତ୍ରୁଟିନାଂ ପାପକର୍ମଣାମ୍ ତପଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟୋବ ଗାୟତ୍ୟାଃ ନାତୋଽନ୍ୟତ୍ ଦୃଶ୍ୟତେ କ୍ୱଚିତ୍ ॥୬୨ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଭୂଲ ତ୍ରୁଟି ଓ ପାପ କର୍ମର ପ୍ରାୟଣ୍ଟିତ ସ୍ୱରୂପ ତପଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟା ଆଚରଣ କରିବା ଠାରୁ ଆଉ କିଛି ଶ୍ରେଷ ଆଚରଣ ନାହିଁ ।

-

ସେବ୍ୟାଃ ସ୍ୱାତ୍ମସମୃତ୍ଧ୍ୱର୍ଥ ପଦାର୍ଥାଃ ସାତ୍ୱୀକାଃ ସଦା ରାଜସାଣ୍ଟା ପ୍ରୟୋକ୍ତବ୍ୟାଃ ମନୋବାଞ୍ଚିତ ପୂର୍ତୟେ ॥୬୩ ଅତ୍ନୋନ୍ନତି ପାଇଁ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣି ପଦାର୍ଥ ଉପଯୋଗ କରିବା ଓ ମନୋବାଞ୍ଚା ପୂରଣ ପାଇଁ ରଜୋଗୁଣି ପଦାର୍ଥର ଉପଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ ।

ପ୍ରାଦୂର୍ଭାବୟୁ ଭାବାନାଂ ତାମସାନାଂ ବିଜାୟତେ ତମୋଗୁଣାନାମର୍ଥାନାଂ ସେବନାଦିତି ନିଶ୍ବୟଃ ॥୬୪ ତମୋଗୁଣି ପଦାର୍ଥର ଉପଯୋଗରେ ତମୋଗୁଣି ଭାବ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ ।

ମାଳାସନ ସମିଧ୍ୟଜ୍ଞ ସାମଗ୍ର୍ୟର୍ଚନ ସଂଗ୍ରହଃ ଗୁଣତ୍ରୟାନୁସାଙ୍ଗ ହି ସର୍ବେ ବୈ ଦଦତେ ଫଳମ୍ ॥୬୫ ମାଳା, ଆସନ, ହବନ ଓ ପୂଜା ସାମଗ୍ରୀ ଗୁଣତ୍ରୟ ମଧଠରୁ ଯେଉଁ ଗୁଣ ପ୍ରଧାନର ହୋଇଥିବ ,ସେହି ଅନୁସାରେ ସେହି ଗୁଣର ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ।

ପ୍ରାଦୂର୍ଭବନ୍ତି ବୈ ସୂକ୍ଷ୍ମାଣ୍ଟତୁର୍ବିଶତି ଶକ୍ତୟଃ ଅକ୍ଷରେଭ୍ୟସ୍ତୁ ଗାୟତ୍ର୍ୟା ମାନବାନାଂ ହି ମାନସେ ॥*୬୬* ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ଚବିଶ ଅକ୍ଷର ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଅବ୍ତଃକରଣରେ ଚବିଶି ସୂକ୍ଷ୍ମ ଶକ୍ତି ପ୍ରକଟ ହୁଅନ୍ତି ।

> ମୁହୂର୍ତା ଯୋଗ ଦୋଷା ବା ଯେଽପ୍ୟମଙ୍ଗଳକାରୀଶଃ ଭସ୍ମତା ଯାନ୍ତି ତେ ସର୍ବେ ଗାୟତ୍ୟାୟୀବ୍ରତେଜସା ॥୬୭

-

ଅମଙ୍ଗଳ କରୁଥିବା ମୁହୂର୍ତ ବା ଯୋଗ ସମୟ, ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ତୀବ୍ର ତେଜଦ୍ୱାରା ନାଶ ହୋଇଯାନ୍ତି ।

ଏତସ୍ମାଭୁ ଜପନ୍ନୂନଂ ଧ୍ୟାନମଗ୍ନେନ ଚେତସା ଜାୟତେ କ୍ରମଶଞ୍ଜେବ ଷଟ୍ ଚକ୍ରାଣାଂ ତୁ ଜାଗୃତିଃ ॥୬୮ ଧ୍ୟାନ-ରତ-ଚିତ୍ତ ହୋଇ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରିବା ଫଳରେ ଧିରେ ଧିରେ ଷଡଚକ୍ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାନ୍ତି ।

ଷଟ୍ ଚକ୍ରାଣି ଯଦୈତାନି ଜାଗୃତାନି ଭବନ୍ତି ହି ଷଟ୍ ସିଦ୍ଧୟୋଃଭିଜାୟନ୍ତେ ଚକ୍ରେରେତୈର୍ନରସ୍ୟ ॥୬୯ ଯେତେବେଳେ ଏହି ଷଡ ଚକ୍ର ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯିବେ, ସେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଛଅ ପ୍ରକାର ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବ ।

ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର ତୁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରେଶ ବିଧିବତ୍ କୃତମ୍ ସର୍ବେଷ୍ପବସରେଷ୍ପେବ ଶୁଭମେବ ମତଂ ବୁଧିଃ ॥୭୦ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ ପରେ ବିଧିପୂର୍ବକ ଅଗ୍ନିହୋତ୍ର ସବୁ ସମୟରେ ଶୁଭ ବୋଲି ବିଦ୍ୱାନ ମାନେ ମନିଛନ୍ତି ।

ଯଦାବସ୍ଥାସୁ ସ୍ୟାଲ୍ଲୋକେ ବିପନ୍ନାସୁ ତଦା ତୁ ସଃ ମୈନଂ ମାନସିକଂ ଚୈବ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ ମାଚରେତ୍ ॥୭୧ ଯଦି କୌଣସି ସାଧକ ସୁତିକା,ରୋଗ ଓ ଅଶୌଚ ଅବସ୍ଥାରେ ସାଧନା ବନ୍ଦ କରେ ତେବେ ସେ ମୌନ ମାନସିକ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିପାରେ ।

\_

ତଦନୁଷାନ କାଳେ ତୁ ସ୍ୱଶକ୍ତିଂ ନିୟମେଜନଃ ନିମ୍ନକର୍ମସୁ ତା ଧୀମାନ୍ ନ ବ୍ୟୟେଦ୍ଧି କଦାଚନ ॥୭୨ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ଯେତେ ଶକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବେ , ବୁଦ୍ଧିମାନ ମନୁଷ୍ୟ ତାକୁ ସଞ୍ଚୟ କରିବ ଓ ଛୋଟମୋଟ ଆବଶ୍ୟକତାରେ ତାର ଅପବ୍ୟୟ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ।

ନୈବାନାବଶ୍ୟକଂ କାର୍ଯ୍ୟମାତ୍ୱୋଦ୍ଧାର ସ୍ଥିତେନ ଚ ଆତ୍ମଶକ୍ତେୟୁ ପ୍ରାପ୍ତାୟାଃ ଯତ୍ର ତତ୍ର ପ୍ରଦର୍ଶନମ୍ ॥୭୩ ଆତ୍ମାର ଉଦ୍ଧାର ବା ସଦ୍ପତି ପାଇଁ ମନୁଷ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିବା ଶକ୍ତିକୁ ଯେଉଁଠି ସେଇଠି ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ତା ଅର୍ଥ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ନିଜ ପ୍ରତି ଅନୁଗତ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ଶକ୍ତିକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥାଏ । ଶକ୍ତି କେବଳ ଲୋକ ହିତରେ ବିନିଯୋଗ ହୋଇ ପାରିବ ।

ଆହାରେ ବ୍ୟବହାରେ ଚ ମୟିଷ୍କେଃପି ତଥିବ ହି ସାତ୍ୱୀକେନ ସଦା ଭାବ୍ୟ ସାଧକେନ ମନିଷୀଣା ॥୭୪ ଆହାର ବ୍ୟବହାରରେ ବୁଦ୍ଧିମାନ ସାଧକ, ମନରେ ,ଭାବନାରେ ଓ କର୍ମରେ ସର୍ବଦା ସାତ୍ତ୍ୱୀକ ହେବା ଉଚିତ ।

କର୍ତ୍ତବ୍ୟଧର୍ମତଃ କର୍ମ ବିପରିଙ ତୁ ଯତ୍ ଭବେତ୍ ତତ୍ ସାଧକଥୁ ପ୍ରଜ୍ଞାବାନାଚରେନ୍ନ କଦାଚନ ॥୭୫ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ମ ଓ ଧର୍ମ କର୍ମର ବିପରିତ କୌଣସି କର୍ମ , ଜଣେ ପ୍ରଜ୍ଞାବାନ ସାଧକ କେବେ ବି କରି ନ ଥାଏ । \_\_\_\_\_

\_

ପୃଷ୍ଠତୋଃସ୍ୟାଃ ସାଧନାୟା ରାଜତେଃତିତଙ୍ଗ ସଦା ମନସ୍ୱୀସାଧକାନାଂ ହି ବହୁନା ସାଧନାବଳମ୍ ॥୭୬ ଆଦି କାଳ ଠାରୁ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅସଂଖ୍ୟ ମନସ୍ୱୀ ସାଧକଙ୍କର ସାଧନାବଳ ଏହି ସାଧନାର ପଛରେ ରହିଛି । ତା ଅର୍ଥ ଆଦି କାଳରୁ ଅନେକ ମନସ୍ୱୀ ସାଧକଙ୍କ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷରେ ସଞ୍ଚିତ ରହିଥିବା ସାଧନା ବଳ , ବର୍ତ୍ତମାନର ସାଧକଙ୍କ ସାଧନା ପଛରେ ରହି ସିଦ୍ଧି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାଏ ।

ଅକ୍ଷୀୟସ୍ୟା ଜଗତ୍ୟେବଂ ସାଧନାୟାୟୁ ସାଧକଃ ଭଗବତ୍ୟାଣ୍ଟ ଗାୟତ୍ର୍ୟାଃ କୃପା ପ୍ରାପ୍ନୋତ୍ୟସଂଶୟ ॥୭୭ ଏହି ସଞ୍ଚିତ ସାଧନାବଳ ସାହାଯ୍ୟ କାରଣରୁ ,ଅକ୍ଷକିଛି ମାତ୍ର ସାଧନା ଶ୍ରମରେ , ସାଧକ, ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଅପାର କୃପା ଲାଭ କରିପାରେ । ପ୍ରାଣାୟାମେ ଜପନ୍ ଲୋକଃ ଗାୟତ୍ରୀଂ ଧ୍ରୁବମାପ୍ନୃତଂ ନିଗ୍ରହଂ ମନସଶ୍ଚୈବ ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଣାଂ ହି ସମ୍ପଦାମ୍

ନିଗ୍ରହଂ ମନସର୍ଷ୍ଟେବ ଇନ୍ଦ୍ରିୟାଣାଂ ହି ସମ୍ପଦାମ୍ ॥୭୮ ମନ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସବୁ ସଂଯମ କରି ମନୁଷ୍ୟ ପ୍ରାଣାୟାମ ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରି ପାରିଲେ ସଂସାରର ସକଳ ସମ୍ପଦ ଲାଭ କରିପାରେ ।

ମନ୍ତ୍ର ବିଭଜ୍ୟଭାଗେଷୁ ଚତୁର୍ଷୁ ସୁବୁଧୟତା ରେଚଙ୍କ କୁୟଙ୍କ ବାହ୍ୟ ପୁରଙ୍କ କୁୟଙ୍କ ଚରେତ୍ ।୭୯ ବୁଦ୍ଧିମାନ ବ୍ୟକ୍ତି ମନ୍ତ୍ରକୁ ଚାରିଭାଗ କରି କ୍ରମ ଅନୁସାରେ ପୁରକ,କୁୟକ ରେଚକ ଓ ବାହ୍ୟ କୁୟକ ରୂପେ ପ୍ରାଣାୟାମ କରିଥାଏ ।

\_

ଯଥା ପୂର୍ବସ୍ଥିତଷ୍ଟେବ ନ ଦ୍ରବ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ ସାଧକମ୍ ମହାସାଧନତୋଃପ୍ୟସ୍ମାତଜ୍ଞୋ ଲାଙ୍ଗ ତଥାପ୍ନୁତେ ॥୮୦ ଯେପରି ଧନ କେବଳ ପାଖରେ ରଖିଦେଲେ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ସାଧିତ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ ସେପରି ଅଜ୍ଞ ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ମନ୍ତ୍ରକୁ ଜାଣି ମନେ ରଖିଦେଲେ ଏହି ମହା ସାଧନାର ଲାଭ ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରେ ନାହିଁ ।

ସାଧକ କୁରୁତେ ଯସ୍ତୁ ମନ୍ତ୍ରଶକ୍ତେରପବ୍ୟୟଃ ତଂ ବିନାଶୟତି ସୈବ ସମୂଳଂ ନାତ୍ର ସଂଶୟଃ ॥୮ ୧ ଯେଉଁ ସାଧକ ତାର ସଞ୍ଚିତ ମନ୍ତ୍ରଶକ୍ତିକୁ ଦୂରୂପଯୋଗ କରି ଅପବ୍ୟୟ କରେ, ତାର ମନ୍ତ୍ରଶକ୍ତି ସମୂଳେ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ଏଥିରେ କୌଣସି ମାତ୍ର ସନ୍ଦେହ ନାହିଁ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଜୀବିକାର୍ଜନ ପାଇଁ କିଛିଦିନ ମାତ୍ର ତନ୍ତ୍ର ଶକ୍ତିର ଉପଯୋଗ କରା ଯାଇପାରେ କାରଣ ସେ ଆଉ ପରେ କାମ ଦିଏ ନାହିଁ ।

ସତଙ ସାଧନାଭିଯ୍ୟୋ ଯାତି ସାଧକତା ନରଃ ସ୍ୱପ୍ନାବସ୍ଥାସୁ ଜାୟତେ ତସ୍ୟ ଦିବ୍ୟାନୁଭୂତୟ ॥୮ ୨ ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ନିରନ୍ତର ସାଧନା କରି ସାଧକତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ ରିଥାଏ , ତାହାକୁ ସ୍ୱପ୍ନାବସ୍ଥାରେ ଦିବ୍ୟ ଅନୁଭୂତି ହୋଇଥାଏ ।

ସଫଳ ସାଧକ ଲୋକେ ପ୍ରାପ୍ନୃତେଃନୁଭବାନ୍ ନବାନ୍ ବିଚିତ୍ରାନ୍ ବିବିଧାନ୍ତୈବ ସାଧନାସିଦ୍ଧୟମନ୍ତରମ୍ ॥୮୩ ସକଳ ସାଧକ , ସାଧନା ସିଦ୍ଧି ପରେ, ବିଭିନ୍ନ ନୃତନ ତଥା ବିଚିତ୍ର ପ୍ରକାରର ଅନୁଭବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ ।

ଭିନ୍ନାଭିର୍ବିଧିଭିର୍ବୁଦ୍ଧ୍ୟାଃ ଭିନ୍ନାସୁ କାର୍ଯ୍ୟଫକ୍ତିଷୁ ଗାୟତ୍ୟାଃ ସିଦ୍ଧମନ୍ତସ୍ୟ ପ୍ରୟୋଙ୍ଗ କ୍ରିୟଙ୍ଗ ବୁଧେଃ ॥୮୪ ବୁଦ୍ଧିମାନ ବ୍ୟକ୍ତି ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥିବା ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ପ୍ରୟୋଗ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବିଧିରେ ବିବେକପୂର୍ବକ କରିଥାଏ ।

ଚତୁର୍ବିଂଶତିବର୍ଣ୍ଣେଯ୍ୟା ଗାୟତ୍ରୀ ଗୁମ୍ଫିତା ଶ୍ରୁତୌ ରହସ୍ୟମୁକ୍ତଂ ତତ୍ରାପି ଦିବୈଃ ରହସ୍ୟବାଦିଭିଃ ॥୮୫ ବେଦରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଚବିଶି ଅକ୍ଷରର ଯେଉଁ ଅକ୍ଷରଯୋଜନା ରହିଛି ସେହି ଅକ୍ଷରଯୋଜନା ପଛରେ ବଡ ବଡ ରହସ୍ୟ ନୁଚି ରହିଥବାର ବିଦ୍ୱାନମାନେ କହି ଯାଇଛନ୍ତି ।

ରହସ୍ୟମୁପବୀତସ୍ୟ ଗୁହ୍ୟାତ୍ଗୁହ୍ୟତଙ୍ଗ ଚ ଯତ୍ ଅନ୍ତର୍ହିଙ୍ ତୁ ତତ୍ସର୍ବଂ ଗାୟତ୍ର୍ୟାଂ ବିଶ୍ୱମାତରି ॥୮୬ ଯଜ୍ଞୋପବୀତରେ ଯେଉଁ ଗୁହ୍ୟରୁ ଗୁହ୍ୟତର ରହସ୍ୟ ଲୁଚି ରହିଛି ତାହା ସବୁ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଅନ୍ତର୍ଗତ ।

ଅୟମେବ ଗୁରୋର୍ମନ୍ତଃ ଯଃ ସର୍ବୋପରି ରାଜତେ ବିନ୍ଦୌ ସିନ୍ଧୁରିବାସ୍ମିୟୁ ଜ୍ଞାନବିଜ୍ଞାନମାଶ୍ରିତମ୍ ॥୮୭ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଗୁରୁ ମନ୍ତ୍ର ଅଟେ । ଏକ ଏକ ବିନ୍ଦୁ ଜଳରେ ସାଗର ହେଲାପରି ଏହି ମନ୍ତ୍ରର ଆଶ୍ରିତ ଥିବା ସମୟ ଜ୍ଞାନ ବିଜ୍ଞାନ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ସର୍ବୋପରି ରାଜୁତି କରେ । (ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

\_\_\_\_\_

ଆଭ୍ୟନ୍ତରେ ତୁ ଗାୟତ୍ର୍ୟା ଅନେକେ ଯୋଗସଞ୍ଚୟା ଅନ୍ତର୍ହିତା ବିରାଜତେ କଣ୍ଟିଦତ୍ର ନ ସଂଶୟଃ ॥୮୮ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଅଭ୍ୟନ୍ତରରେ ଅନେକ ଯୋଗ ସଞ୍ଚିତ ହୋଇ ଛପି ରହିଛି ଏହା ନିସନ୍ଦେହ ।

ଧାରୟନ୍ ହୃଦି ଗାୟତ୍ରୀଂ ସାଧକଃ ଧୌତକିଳ୍ୱୀଷଃ ଶକ୍ତିରନୁଭବତ୍ୟୁଗ୍ରାଃ ସ୍ୱସ୍ମିନ୍ନେ ହି ବ୍ରହ୍ମଲୌକିକାଃ ॥୮୯ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ହୃଦୟରେ ଧାରଣ କରି ସାଧକ , ନିଜର ସମୟ ପାପ ତାପ ଧୋଇଦିଏ ଓ ଆତ୍ରାରେ ଅଳୌକୀକ ବ୍ରହ୍ମ ଶକ୍ତି ଅନୁଭବ କରେ।

ଏତାଦୃଶ୍ୟୟସ୍ୟ ବାର୍ତ୍ତା ଭାଷତ୍ତେଃକ୍ଷପ୍ରୟାସତଃ ଯାୟୁ ସାଧାରଣୋ ଲୋକୋ ଜ୍ଞାତିମହିତି ନୈବ ହି ॥୯୦ ଏହିପରି ଭାବରେ ସାମାନ୍ୟତମ ପ୍ରୟାସରେ ସେ ସବୁ ବିଷୟ ଜାଣିପାରେ ଯାହାକୁ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ଜାଣିପାରେ ନାହିଁ ।

ଏତାଦୃଶ୍ୟସ୍ତୁ ଜାୟତେ ତତ୍ମନସ୍ୟନୁଭୂତୟଃ ଯାଦୃଶ୍ୟ ନହି ଦୃଶ୍ୟତେ ମାନବେଷୁ କଦାଚନ ॥୯୧ ଏହିପରି ଭାବରେ ସେ ମନରେ ଏପରି ଅନୁଭୂତି ପାଇଥାଏ ଯାହା ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟ ଲାଭ କରିପାରେ ନାହିଁ ।

> ପ୍ରସାଦଂ ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନସ୍ୟ ଯେଃନ୍ୟେଭ୍ୟୋ ବିତରତ୍ତ୍ୟପି ଆସାଦୟନ୍ତି ତେ ନୂନଂ ମାନବାଃ ପୂଣ୍ୟମକ୍ଷୟମ୍ ॥୯୨

-

ବ୍ରହ୍ମଜ୍ଞାନ ପ୍ରସାଦକୁ ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବଣ୍ଟନ କରେ ସେ ଅକ୍ଷୟ ପୂଣ୍ୟ ଲାଭକରେ ।

ଗାୟତ୍ରୀ ସହିଂତା ହ୍ୟେଷା ପରମାନନ୍ଦଦାୟିନୀ ସର୍ବେଷାମେବ କଷ୍ଟାନାଂ ବାରଣାୟଷ୍ଟ୍ୟଳଂ ଭୂବି ॥୯୩ ଏହି ଗାୟତ୍ରୀ ସଂହିତା ପରମ ଆନନ୍ଦ ଦାୟିନୀ । ଏହା ଏକା ହିଁ ସଂସାରରେ ସମୟ କଷ୍ଟ ଦୂର କରିବାକୁ ପର୍ଯ୍ୟାସ୍ତ ।

ଶ୍ରଦ୍ଧୟା ଯେ ପଠନ୍ତ୍ୟେନଂ ଚିକ୍ତୟନ୍ତି ଚ ଚେତସ। ଆଚଙ୍ଗତ୍ୟାନୁକୁଳ୍ୟେନ ଭବବାଧଂ ତରନ୍ତି ତେ ॥୯୪ ଯେ ଏହାକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧାସହିତ ପଠନ କରେ ଓ ଧ୍ୟାନପୂର୍ବକ ଚିନ୍ତନ ମନନ କରେ ଏବଂ ନିଜ ବିଚାର ଓ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ଏହାର ଅନୁକୁଳ କରିଥାଏ ସେ ସକଳ ଭବ ବାଧା ପାର କରିଯାଏ ।

\_\_\_\_\_

(ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ)

\_\_\_\_\_

\_

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଲହରୀ ॥

ଅମନ୍ଦାନଂଦେନାମରବରଗୃହେ ବାସ ନିରତାଂ ନଙ୍ଗ ଗାୟଙ୍ଗ ଯା ଭୁବି ଭବଭୟାତ୍ରାୟତ ଇହ ସୁରେଶୈଃ ସମ୍ପୂଜ୍ୟାଂ ମୁନିଗଣନୁତାଂ ତାଂ ସୁଖକରୀଂ ନମାମୋ ଗାୟତ୍ରୀଂ ନିଖିଳମନୁଜାଘୌଘଶମନୀମ୍ ॥୧

ଅବାମ। ସଂଯୁକ୍ତଂ ସକଳମନୁଜୈର୍ଜାପ୍ୟମଭିତେ। ହ୍ୟପାୟାପ୍ୟାଦ୍ଭୂରଥ ଭୁବି ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ପଦମିତି ପଦଂ ତନ୍ନେ ପାଦାବବତୁ ସବିତୁୈୟବ ଜଘନେ ବରେଶ୍ୟଂ ଶ୍ରୋଙ୍ଗି ମେ ସତତମବତାନ୍ନାଭିମପି ଚ ॥୨

ପଦଂ ଭର୍ଗୋ ଦେବସ୍ୟ ମମ ହୃଦୟଂ ଧୀମହି ତଥା ଗଳଂପାୟାନ୍ନିତ୍ୟଂ ଧିୟ ଇହ ପଦଂ ତୈବ ରସନୀଂ ତଥା ନେତ୍ରେ ଯୋଽବ୍ୟାଦଲକମବତାନ୍ନଃ ପଦମିତି ଶିରୋଦେଶଂ ପାୟନ୍କମ ତୁ ପରିତଣ୍ଟାନ୍ତିମପଦମ୍ ॥୩

-

ଭଜଙ ନିର୍ଦ୍ୟାଙ୍ଗ ତବ ସୁଖଦମଙ୍ଗ ବିଜୟିନମ୍ ଜଙ୍ମ ଯାବଜ୍ଜିବଂ ଜପତି ଜନନୀ ତ୍ୱଂ ସୁଖୟସି ନ ବା କାମଂ କାଚିତ୍ କଳୁଷକଣିକାଃପି ସ୍ମୃଶତି ତଂ ସଂସାଙ୍ଗ ସଂସାରମ୍ ସରତି ସହସା ତସ୍ୟ ସତତମ୍ ॥୫

ଦଧାନଂ ହ୍ୟାଧାନଂ ସିତକୁବଳୟାୟାଳନରୂଚାମ୍ ସ୍ୱୟଂ ବିଭ୍ରାଜର୍ତ୍ତଂ ତ୍ରିଭୂବନଜନାହ୍ଲାଦନକରୀମ୍ ଅଳଂ ଚାଳଂଚାଳଂ ମମ ଚକିତଚିଙ୍ଗ ସୁଚପଳମ୍ ଚଳଚ୍ଚ୍ୟାସ୍ୟେ ତୃଦ୍ବଦନରୁଚମାଚାମୟ ଚରମ୍ ॥୬

ଲଲାମେ ଭାଲେ ତେ ବହୁତର ବିଶାଳେଽତି ବିମଳେ କଳା ଚଞ୍ଚଳଂଦ୍ରି ରୁଚିରତିଳକେବିନ୍ଦୁ କଳୟା ନିତାଙ୍ଗ ଗୋମାୟା ନିବିଡ ତମସୋ ନାଶ ବ୍ୟସନା ତମୋ ମେ ଗାଙ୍ଗ ହି ହୃଦୟସଦନସ୍ଥୁ ଗୁପୟତୁ ॥୭

ଅୟେ ମାତଃ କିନ୍ତେ ଚରଣ ଶରଣଂସଂଶ୍ରୟବତାଂ ଜନାନାମନ୍ତସ୍ଥୋ ବୃଜିନ ହୁତଭୁକ୍ ପ୍ରଜ୍ୱଳତି ଯଃ ତଦସ୍ୟାଶୁ ସମ୍ୟକ୍ ପ୍ରଶମନହିତାୟୈବ ବିଧୃତମ୍ କରେ ପାତ୍ରଂ ପୂଣ୍ୟଂ ସଲିଳଭରିତଂ କାଷ୍ଠରତିତମ୍ ॥୮

ଅଥାହୋସ୍ୱିନ୍କାତଃ ସରିଦଧିପତେଃ ସାରମଖିଳମ୍ ସୁଧାରୂଫ କୂଫ ଲଘୁତରମନୂଫ କଳୟତି

\_

ସ୍ୱଭକ୍ତେଭ୍ୟୋ ନିତ୍ୟ ବିତରସି ଜନୋଦ୍ଧାରିଣୀ ଶୁଭେ ବିହୀନେ ଦୀନେ ମଧ୍ୟପି କୃପୟ କିଂଚିତ୍ କରୁଣୟା ॥୯

ସଦୈବ ତ୍ୱପ୍ତାଣୌ ବିଧୃତମରବିନ୍ଦଂ ଦ୍ୟୁତିକରମ୍ ତ୍ୱିଦଂ ଦର୍ଶ ଦର୍ଶ ରବିଶଶିସମଂ ନେତ୍ର ଯୁଗଳମ୍ ବିଚିତ୍ତ୍ୟ ସ୍ୱାଂ ବୃତ୍ତିଂ ଭ୍ରମବିଷମଜାଲିେଃ ପତିତ-ମିଦଂ ମନ୍ୟେ ନୋଚେତ୍ କଥମିତି ଭବେଦର୍ଧ ବିକଚମ୍ ॥ ୧ ୦

ସ୍ୱୟଂ ମାତଃ କିୟା ତ୍ୱମସି କଳଜାନାମପି ଖନି-ର୍ଯତଞ୍ଜେ ସର୍ବାଙ୍ଗ କମଳମୟମେବାଞ୍ଜି କିମୁ ନୋ ତଥା ଭୀତ୍ୱା ତସ୍ମାଚ୍ଛରଣମୁଯାତଃ କମଳରାଟ୍-ପ୍ରଯୁଞ୍ଜାନୋଽଶ୍ରାଙ୍ଗ ଭବତି ତଦିହୈବାସନବିଧୌ ॥୧ ୧

ଦିବୌକୋଭିର୍ବନ୍ଧ୍ୟେ ବିକସିତ ସରୋଜାକ୍ଷି ସୁଖଦେ କୃପାଦୃଷ୍ଟେବୃଷ୍ଟିଃ ସୁନିପତତି ଯସ୍ୟୋପରି ତବ ତଦୀୟା ବାଞ୍ଚା ଙ୍କ ଦୃତମନୁ ବିଧେୟାସ୍ତି ସକଳା ଅତୋମଂତେଙ୍ଗତୂନ୍ ମମ ସପଦି ଚ୍ଛିତ୍ୱାଃୟ ସୁଖୟ ॥୧୨

କରେଃକ୍ଷାଣାଂ ମାଳା ପ୍ରବିଳସତି ଯା ତେଃତିବିମଳେ କିମର୍ଥଂ ସା କାନ୍ ବା ଗଣୟସି ଜନାନ୍ ଭକ୍ତି ନିରତାନ୍ ଜପନ୍ତି କଂ ମଙ୍ଘଂ ପ୍ରଶମୟସି ଦୁଃଖଂ ଜନିଜୁଷା ମୟେ କା ବା ବାଞ୍ଚା ତବ ବରିବୃତି ତ୍ୱତ୍ର ବରଦେ ॥୧୩

\_

ନ ମନ୍ୟେ ଧନ୍ୟେ ହ୍ୱବିତଥମିଙ୍କ ଲୋକଗଦିତମ୍ ମମାନ୍ନୋକ୍ତିମତ୍ୱା କମଳମିବ ପୁଲୁମ ତବ କରମ୍ ବିଜ୍ୱୟା ସଂଯୁକ୍ତ ଦ୍ୟୁତିମୟମିଙ୍କ କୋକନଦମି-ତ୍ୱରଂ ଜାନାନେଙ୍ଘ୍ୟ ମଧୁକରତତିଃ ସଂବିଳସତି ॥୧୪

ମହାମୋହାୟୋଧୌ ମମ ନିପଡିତା ଜୀବନତର-ନିରାଲୟା ଦୋଳା ଚଳିତ ଦୁଃଖସ୍ଥାମଧିଗତା ଜଳାବର୍ତ ବ୍ୟାଳୋ ଗ୍ରସିତୁମଭିତୋ ବାଞ୍ଚତି ଚ ତାମ୍ କରାଲୟଂ ଦତ୍ତ୍ୱା ଭଗବତୀ ଦୃତଂ ତାରୟ ଶିବେ ॥୧୫

ଦଧାନାସିତ୍ୱଂ ଯତ୍ ସ୍ୱବପୁଷି ପୟୋଧରୋ ଯୁଗଳ-ମିତି ଶ୍ରୁତ୍ୱା ଲୋକୈର୍ମମ ମନସି ଚିନ୍ତା ସମଭବତ୍ କଥଂ ସ୍ୟାତ୍ ସା ତସ୍ମାଦଳକ ଲତିକା ମୟକ ଭୁବି ଶିରୋଦ୍ୟାଂ ହୃଦ୍ୟେଙ୍ଘଂ ଜଳଦପଟଳୀ ଖେଳତି କିଳ ॥୧୬

ତଥା ତତ୍ରୈବୋପସ୍ଥିତିମପି ନିଶୀଥିନ୍ୟଧିପତେଃ ପ୍ରପଶ୍ୟାମି ଶ୍ୟାମେ ସହ ସହଚରିଷ୍ଠାରକଗଣୈଃ ଅହୋରାତ୍ର କ୍ରିଡା ପରବଶମିତାଷ୍ଟେସି ଚକିତା ଶ୍ଚିରଂ ଚିକ୍ରିଡନ୍ତେ ତଦପି ମହଦାଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ- ଚରିତମ୍ ॥୧୭

ଯଦାହୁଙ୍ଙ ମୁକ୍ତା ପଟଳ ଜଟିତଂ ରତ୍ନ ମୁକୁଟଂ ନ ଧରେ ତେଷାଂ ସା ବଚନରଚନା ସାଧୁପଦବୀମ୍

\_

ନିଶୈଷା କେଶାୟୁ ନହି ବିଗତ ବେଶା ଧୁବମିତି ପ୍ରସନ୍ନାଽଧ୍ୟାସନ୍ନା ବିଧୁପରିଷଦେଷା ବିଳସତି ॥୧୮

ତ୍ରିବୀଜେ ହେ ଦେବୀ ତ୍ରୀ ପ୍ରଣବ ସହିତେ ତ୍ର୍ୟକ୍ଷରଯୁତେ ତ୍ରିମାତ୍ରା ରାଜନ୍ତେ ଭୁବନବିଭବେ ହ୍ୟୋମିତିପଦେ ତ୍ରିକାଳଂ ସଂସେବ୍ୟେ ତ୍ରିଗୁଣବତୀ ଚ ତ୍ରିସ୍ସରମୟୀ ତ୍ରିଲୋକେଶୈଃ ପୃଜ୍ୟେ ତ୍ରିଭୁବନଭନ୍ତ୍ରାହି ସତତମ୍ ॥୧୯

ନ ଚନ୍ଦ୍ରୋ ନୈବେମେ ନଭସି ବିତତା ତାରକଗଣାଃ ତ୍ୱିଷାଂ ରାଶି ରମ୍ୟା ତବ ଚରଣୟୋରୟୁନିଚୟେ ପତିତ୍ୱା କଲ୍ଲୋଳୈଃ ସହ ପରିଚୟାଦ୍ୱିସ୍କୃତିମିତା ପ୍ରଭା ସୈବାଃନନ୍ତା ଗଗନମୂକୁରେ ଦିବ୍ୟତି ସଦା ॥୨୦

ତ୍ୱମେବ ବ୍ରହ୍ମାଣୀ ତ୍ୱମସି କମଳା ତ୍ୱଂ ନଗସୁତା ତ୍ରିସନ୍ଧ୍ୟଂ ସେବତେ ଚରଣଯୁଗଳଂ ଯେ ତବ ଜନାଃ ଜଗଜ୍ଜାଲେ ତେଷାଂ ନିପତିତ ଜନାନାମିହ ଶୁଭେ ସମୁଦ୍ଧାରାର୍ଥଂ କିଂ ମତିମତି ସମତିଷ୍ଟେ ନ ଭବତି ॥ ୨ ୧

ଅନେକୈଃ ପାପୌର୍ଧେଲୁଳିତ ବପୁଙ୍ଷ ଶୋକ ସହିତମ୍ ଲୁଠଙ୍ଗ ଦୀନଂ ମାଂ ବିମଳ ପଦୟୋ ରେଣୁଷୁ ତବ ଗଳଦ୍ୱାଷ୍ଟ ଶଶ୍ୱଦ୍ ଜନନୀ ସହସାଶ୍ୱାସନବଚୋ ବ୍ରୁବାଣୋଭିଷ ତ୍ୱଂ ଅମୃତକଣୀକାଂ ପାସ୍ୟସି କଦା ॥୨୨

-

ନ ବା ମାଦୃକ୍ ପାପୀ ନ ହି ତବ ସମା ପାପହରଣୀ ନ ଦୁର୍ବୁଦ୍ଧିମୀଦୃକ୍ନ ନ ଚ ତବ ସମା ଧୀ ବିତରିଣୀ ନ ମାଦୃକ୍ ଗର୍ବିଷୋ ନ ହି ତବ ସମା ଗର୍ବ ହରଣୀ ହୃଦି ସୁତ୍ୱା ହ୍ୟେଙ୍ଗ ମାମୟି ! କୁରୁ ଯଥେଚ୍ଛା ତବ ଯଥା ॥୨୩

ଦରୀଧର୍ତି ସ୍ୱାତେଃକ୍ଷର ବର ଚତୁର୍ବିଶତିମିତମ୍ ତ୍ୱଦନ୍ତର୍ମନ୍ତ୍ରମ୍ ଯତ୍ତ୍ୱୟି ନିହିତ ଚେତୋ ହି ମନୁଜଃ ସମନ୍ତାଦ୍ ଭାସ୍ୱଙ୍ଗ ଭବତି ଭୁବି ସଂଜୀବନବନମ୍ ଭବାୟୋଧଃ ପାଙ୍ଗ ବ୍ଜତି ସ ନିତାଙ୍ଗ ସୁଖଯୁତଃ ॥୨୪

ଭଗବତୀ ! ଲହରୀୟଂ ରୁଦ୍ରଦେବ ପ୍ରଣୀତ। ତବ ଚରଣ ସରୋଜେ ସ୍ଥାପ୍ୟତେ ଭକ୍ତିଭାବିଃ କୁମତିତିମିରପଙ୍କସ୍ୟାଂକମଗ୍ନଂ ସଂଶଂକମ୍ ଅୟି ଖଳୁ କୁରୁ ଦଦ୍ଧା ବିତଶଂକଂ ସ୍ୱମଂକମ୍ ॥ ୨୫

॥ ଇତି ଶ୍ରୀ ରୁଦ୍ଦେବ ବିରଚିତ ଗାୟତୀ ଲହରୀ ସମାପ୍ତ ॥

\_

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଧ୍ୟାନ ॥

ଧ୍ୟାନର ଅର୍ଥ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ବା ରୂପକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ରୁଚି ପୂର୍ବକ ଓ ସନ୍ନାନ ସହିତ ନିଜ ମନୋ ଭୂମିରେ ଧାରଣ କରିବା । ଏହିପରି ଯେଉଁ ମୂର୍ତ୍ତିକୁ ମନ ମଧ୍ୟରେ ଧାରଣ କରାଯିବ, ନିଜର ଗୁଣ କର୍ମ ସ୍ୱଭାବ ସେହି ମୂର୍ତ୍ତିର ଗୁଣ କର୍ମ ଅନୁରୂପ , ହୋଇଯିବ ବୋଲି ସିଦ୍ଧ ପୁରୁଷମାନେ କହି ଯାଇଛନ୍ତି । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରିବା ସମୟରେ ମାତାଙ୍କ ବିଶେଷତା ମହତ୍ୱ ଧ୍ୟାନର ପରିସର ମଧ୍ୟକୁ ଆସିଯାଏ । ତାହା ସବୁ ଧିରେ ଧିରେ ନିଜର ଆଦର୍ଶ ହୋଇଯାଏ । ସେହିପରି ଶକ୍ତି ଉପାସକ ଶକ୍ତିମାନ୍ ହୋଇଯାଏ । ଗାୟତ୍ରୀ ଧ୍ୟାନ ଦୁଇପ୍ରକାର, ପ୍ରଥମଟି ବର୍ଣ୍ଣ ଉପରେ ଓ ଅନ୍ୟଟି ଶକ୍ତି ଉପରେ । ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ରୃଚି ଅନୁସାରେ ଯେଉଁ ପ୍ରକାର ଧ୍ୟାନ କରିପାରେ ।

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ବର୍ଷ ଧ୍ୟାନମ୍ ॥

ତତ୍କାରଂ ଚମ୍ପକାପୀତଂ ବ୍ରହ୍ମାବିଷ୍ଟୁଶିବାତ୍ମକମ୍ ପଦ୍ମ ମଧ୍ୟ ସ୍ଥିତ ସୌମ୍ୟମୁପାତକ ନାଶନମ୍ ॥ ସ କାରଂ ଚିନ୍ତୟେତ୍ଦେବମନସୀ ପୂଷ୍ସସନ୍ନିଭମ୍ ପଦ୍ମ ମଧ୍ୟସ୍ଥିତଂ ସୌମ୍ୟମୁପାତକ ନାଶନମ୍ ॥ ବି କାରଂ କପିଳଂ ନିତ୍ୟଂ କମଳାସନସଂସ୍ଥିତମ୍ ଧ୍ୟାୟ୍ତ୍ଶନ୍ତୋ ଦ୍ୱିଜଃ ଶ୍ରେଷୋ ମହାପାତକ ନାଶନମ୍ ॥ ଡୁ କାରଂ ଚିନ୍ତୟେପ୍।ଜ୍ଞ ଇନ୍ଦ୍ରନୀଳଂ ସମପ୍ରଭମ୍ ନିର୍ଦହେତ୍ ସର୍ବପାପାନି ଗ୍ରହରୋଗ ସମୁଭବମ୍ ॥

\_

*ବ* କାରଂ ବହିଦିପୃଙ୍ଗ ଚିନ୍ତୟେତ୍ର ଚ ବିଚକ୍ଷଣଃ ଭ୍ରଣହତ୍ୟା କୃତଂ ପାପଂ ତତ୍ୟଣାଦ୍ଦେବ ନଶ୍ୟତି ॥ *ରେ* କାରଂ ବିମଳଂ ଧ୍ୟାୟେତ୍ ଶୁଦ୍ଧ ୟଟିକ ସନ୍ନିଭମ୍ ପାଫ ନଶ୍ୟତି ତତ୍କ୍ଷିପ୍ରମଗମ୍ୟାଗମନୋଦ୍ଧବମ୍ ॥ *ଣ* କାରଂ ଚିନ୍ତୟେତ୍ଯେଗୀ ଶୁଦ୍ଧ ୟଟିକ ସନ୍ଦିଭମ୍ ଅଭକ୍ଷ ଭକ୍ଷଣଂ ପାପଂ ତତ୍କ୍ଷଣାଦ୍ଦେବ ନଶ୍ୟତି ॥ *ୟ* କାଙ୍ଗ ତାରକାବର୍ଣ୍ଣମିନ୍ଦୁ ଶେଷବିଭୂଷିତମ୍ ଯୋଗିନାଂ ବରଦଂ ଧ୍ୟାୟେତ୍ ବ୍ୟୁହତ୍ୟା ବିନାଶନମ୍ ॥ **ଭ** କାରଂ କୃଷ ବର୍ଣ୍ଣ ତୁ ନୀଳମେଘ ସମପ୍ରଭମ ଧ୍ୟାତ୍ୱା ପୁରୁଷହତ୍ୟାଦି ପାପଂ ନାଶୟତି ଦ୍ୱିଜଃ ॥ *ଗୋ* କାର ରକ୍ତ ବର୍ଣ୍ଣ ଚ କମଳାସନ ସଂସ୍ଥିତମ ଗୋ ହତ୍ୟାଦି କୃତଂ ପାପଂ ଧ୍ୟାତା ନଶ୍ୟତି ତତ୍କ୍ଷଣାତ୍ ॥ *ଦେ* କାରଂ ରକ୍ତ ସଂକାଶଂ କମଳାସନ ସଂସ୍ଥିତମ ଚିନ୍ତୟେହତତଂ ଯୋଗୀ ସ୍ତ୍ରୀ ହତ୍ୟା ଗହନଂ ପରମ ॥ *ବ* କାରଂ ଚିନ୍ତୟେତ୍ ବୃଦ୍ଧ ଜାତୀପୃଷ୍ପସମପ୍ରଭମ୍ ଗୁରୁ ହତ୍ୟା କୃତଂ ପାପଂ ଧ୍ୟାନାତ୍ ନଶ୍ୟତି ତତ୍କ୍ଷଣାତ୍ ॥ **ସ୍ୟ** କାରଂ ତଂ ତଥା ଭାନୁଂ ସୁବର୍ତ୍ତ ସଦୃଶ ପଭମ୍ ମନସା ଚିକ୍ତିତଂ ପାପଂ ଧ୍ୟାତ୍ୱା ଦୂରମପାହରେତ୍ ॥ ଧୀ କାରଂ ଚିନ୍ତୟେତ୍ ଶୁକ୍ଲଂ କୁନ୍ଦପୃଷ୍ପ ସମପ୍ରଭମ୍ ପିତୃ ମାତୃ ବଧାତ୍ପାପାନ୍ ମୁଚ୍ୟତେ ନାତ୍ର ସଂଶୟଃ ॥ *ମ* କାରଂ ପଦୁରାଗାଙ୍ଗ ଚିନ୍ତୟେଦ୍ଦିପ୍ତେଜସମ୍ ପୂର୍ବଜନ୍ମାର୍ଜିତପାଫ ତତ୍କ୍ଷଣାଦ୍ଦେବ ନଶ୍ୟତି ॥

\_

ହି କାରଂ ଶଙ୍ଖ ବର୍ଣ୍ଣ ତୃ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଚନ୍ଦ୍ ସମପ୍ରଜମ୍ ଅଶେଷ ପାପ ଦହନଂ ଧ୍ୟାୟେନ୍ନିତ୍ୟ ବିଚକ୍ଷଣଃ ॥ **ଧୀ** କାଙ୍ଗ ପାଣ୍ଡବଂ ଧ୍ୟାୟେତ୍ ପଦୁସ୍ୟୋପରି ସଂସ୍ଥିତମ୍ ପତିଗ୍ରହ କୃତଂ ପାପଂ ସୁରଣାଦେବ ନଶ୍ୟତି ॥ *ୟୋ* କାରଂ ରକ୍ତ ବର୍ତ୍ତ ଇନ୍ଦ୍ରଗୋପ ସମପ୍ତମ୍ ଧ୍ୟାତ୍ୱା ପ୍ରାଣିବଧଂ ପାଫ ନିର୍ଦହେନ୍କୁନି ପୁଙ୍ଗବଃ ॥ ଦ୍ୱିତୀୟଶ୍ଚୈବ ଯଃ ପ୍ରୋକ୍ତୋ *ଯୋ* କାର ରକ୍ତ ସନ୍ନିଭମ୍ ନିର୍ବହେତ୍ ସର୍ବ ପାପାନି ପୁନଃ ପାଫ ନ ଲିପ୍ୟତେ ॥ *ନଃ* କାରଂ ତୁ ମୁଖଂ ପୂର୍ବମାଦିତ୍ୟୋଦୟସନ୍ତିଭମ୍ ସକୃତ୍ ଧ୍ୟାତ୍ୱା ଦ୍ୱିଜଃ ଶ୍ରେଷଃ ସ ଗଚ୍ଛେପ୍ରମଂ ପଦମ୍ ॥ ନୀଳୋପୂଳଦଳଶ୍ୟାମଂ *ପ୍ର* କାରଂ ଦକ୍ଷୀଣାୟନମ୍ ସକୃଦ୍ ଧ୍ୟାତ୍ୱା ଦ୍ୱିଜଃ ଶେଷଃ ସଗଚ୍ଛେଦୀଶ୍ୱରଂ ପଦମ୍ ॥ ସୌମ୍ୟ ଗୋରୋଚନାପୀତଂ *ଟୋ* କାରଂ ଚତୁରାନନମ୍ ସକୂଦ୍ ଧ୍ୟାତ୍ୱା ଦ୍ୱିଜଃ ଶ୍ରେଷଃ ସଗଚ୍ଛେଦ୍ୱେଷବଂ ପଦମ୍ ॥ ଶୁକୁବର୍ଣ୍ଣେଦ୍ରସଂକାଶଂ *ଦ* କାରଂ ପଶ୍ଚିମାନନମ୍ ସକୃଦ୍ ଧ୍ୟାତ୍ୱା ଦ୍ୱିଜଃ ଶ୍ରେଷଃ ସଗଚ୍ଛେଦ୍ ବ୍ରାହ୍ମଣଃ ପଦମ୍ ॥ *ୟାତ୍* କାରଂ ତୁ ଶିବଂ ପୋକ୍ତଂ ଚତୁର୍ବଦନସମପ୍ଭମ୍ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଫଳଦୋ ବୃହୁ ବିଷ୍ଣୁ ରୂଦ୍ର ଇତି ସ୍ମୃତିଃ ॥ ନ ଭବେସ୍ତୁତଙ୍କ ତସ୍ୟ ମୃତଙ୍କ ଚ ନ ବିଦ୍ୟତେ ଯୟେବଂ ନ ବିଜାନାତି ଗାୟତୀ ଚ ତଥାବିଧମ୍ ॥ କଥିତଂ ସୁତଙ୍କ ତସ୍ୟ ମୃତଙ୍କ ଚ ମୟାନଘ ନ ଚ ତୀର୍ଥ ଫଳଂ ପୋକ୍ତଂ ତଥିବେ ସୂତକେସତି ॥

\_

### ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଶାକ୍ତ ଧ୍ୟାନ ॥

ବର୍ଣ୍ଣସ କୁଷିକା ହଣ୍ଡା ଶୁଦ୍ଧ ନିର୍ମଳ ଜ୍ୟୋତିଷୀମ୍ ସର୍ବ ତତ୍ତ୍ୱମୟୀ ବନ୍ଦେ ଗାୟତ୍ରୀ ବେଦମାତରମ୍ ॥ ମୁକ୍ତା ବିଦ୍ରୁମ ହେମ ନୀଳ ଧବଳଚ୍ଛାୟୈର୍ମୁଖୈସୀକ୍ଷଣୈଃ ମୁକ୍ତାମିନ୍ଦୁନିବଦ୍ଧରତ୍ନମୁକୁଟା ତତ୍ତ୍ୱାର୍ଥବର୍ଣ୍ତାତ୍ମିକାମ୍ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ବରଦାଭୟୀକୁଶକଶା ଶୂଳ କପାଳ ତଥା ଶଙ୍ଖ ଚକ୍ରମଥାରବିନ୍ଦଯୁଗଳ ହଞ୍ଜୈବହତି ଭଜେ ॥ ପଞ୍ଚବକ୍ତୀ ଦଶଭୁଜୀ ସୂର୍ଯ୍ୟକୋଟି ସମପ୍ରଭମ୍ ସାବିତ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମବରଦୀ ଚନ୍ଦ୍ରକୋଟି ସୁଶୀତଳାମ୍ ॥ ତ୍ରିନେତ୍ରୀ ସିତବକ୍ତୀ ଚ ମୁକ୍ତାହାର ବିରାଜିତାମ୍ ବରାଭୟୀକୁଶକଶୀ ହେମ ପାତ୍ରାକ୍ଷମାଳିକାମ୍ ॥ ଶଙ୍ଖ ଚକ୍ରାବ୍ନଯୁଗଳ କରାଭ୍ୟା ଦଧତି ପରାମ୍ ସିତପଙ୍କଜସଂସ୍ଥା ଚ ହଂସାରୂଜୀ ସୁଖସ୍ମିତାମ୍ ॥ ଧ୍ୟାତ୍ୱୈବଂ ମନସାୟୋଜେ ଗାୟତ୍ରୀ କବଟ ପଠେତ୍

\_

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ କବଚ ॥

କବଚର ଅର୍ଥ ଆଚ୍ଛାଦନ । ସ୍ଥଳ ଅର୍ଥରେ ,ସବୁ ଦିଗରୁ ଶରୀରକୁ ରକ୍ଷା ରିବା ପାଇଁ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଦ୍ୱାରା ଶରୀରକୁ ଢାଙ୍କି ଦେଲେ ତାହା କବଚ ବୋଲି ନାମିତ ହୋଇଯାଏ । ପୂର୍ବ କାଳରେ ଯୋଦ୍ଧାମାନେ ସାଞ୍ଜୁ ପରିଧାନ କରି ଯୁଦ୍ଧ କରୁଥିଲେ କାରଣ ଥିଲା ତାହା ଶରୀରକୁ ଅସ୍ତ ପହାରରୁ ରକ୍ଷା କରିବ । ତାହା ସେମାନଙ୍କ ଶରୀର ପାଇଁ କବଚ ସଦୃଶ । ସୁତରାଂ ସ୍ଥଳ ଶରୀରକୁ ସମୟ ବାହ୍ୟ ପ୍ରହାରରୁ ରକ୍ଷା କରୁଥିବା ପରିଧାନକୁ ସାଞ୍ଜ କୃହା ଯାଉଥିଲା ବେଳେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଶକ୍ତି ସମ୍ପନ୍ତ ସ୍ପୃଷ୍ଠ ଶରୀରକୁ ସମୟ ବିପରିତ ଶକ୍ତି ବା ଆସୁରୀ ଶକ୍ତି ମାନଙ୍କଠାରୁ ରକ୍ଷା କରୁଥିବା ପରିଧାନକୁ କବଚ କହନ୍ତି । ମନ୍ତ୍ରଶକ୍ତି, କର୍ମକାଣ୍ଡ ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସନ୍ନିଶିତ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ କବଚ ଏପରି ଯେ ତାହାକୁ ସୃକ୍ଷୁ ଶରୀର ଉପରେ ଆଚ୍ଛାଦନ କଲାପରେ ଶରୀର ଓ ମନ ଉପରେ ଆସୁରୀ ଆକ୍ମଣର କୌଣସି ପ୍ରଭାବ ପଡିପାରେ ନାହିଁ । ସ୍ଥଳ ଶରୀରକୁ ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ସାଞ୍ଜୁ ଆବଶ୍ୟକ ଓ ସୃକ୍ଷୁ ଶରୀରକୁ ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ କବଚର ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । ଏହି କବଚ ଦୃଇ ପକାର । ପ୍ରଥମଟି ହେଲା ଗାୟତ୍ୀଙ୍କ ୨୪ ଅକ୍ଷର ଗୁଡିକୁ ୨୪ ଶକ୍ତି ବୀଜ ମାନି ତାହା ଦ୍ୱାରା ନିଜ ରକ୍ଷାର ଆଚ୍ଛାଦନ ନିର୍ମାଣ କରିବାର ନାମ ଅକ୍ଷରଶକ୍ତି କବଚ ଓ ଅନ୍ୟଟି ହେଉଛି ଗାୟତୀଙ୍କୁ ମହାଶକ୍ତି ମାନି ତାଙ୍କର ବିଭିନ୍ନ ରୂପ ସମହକ୍ ନିଜର ସର୍ବାାଙ୍ଗରେ ଆଚ୍ଛାଦନ ନିର୍ମାଣ କରିବାର ନାମ ନ୍ୟାସ ଶକ୍ତି କବଚ । ନିଜର ରୃଚି ଅନୁସାରେ ସାଧକ କୌଣସି ଗୋଟିଏ କବଚ ଅଥବା ଦୁଇଟି ଯାକ କବଚ ପାଠ କରିପାରିବେ । ଶାନ୍ତ ଚିତ୍ତ ହୋଇ କବଚ ପାଠ ସମୟରେ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ନିଜର ସମୟ ଅଙ୍ଗ ପତ୍ୟଙ୍ଗ ଉପରେ ଗାୟତୀଙ୍କ

\_

ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କବଚ ରହିଛି ଓ ସଂସାରର ସମୟ ଦୃଷ୍ଟ ଶକ୍ତି ମିଶି ତାହାର କିଛି ବି ଅନିଷ୍ଟ କରି ପାରିବେ ନାହିଁ ।

## ॥ ଅକ୍ଷର ଶକ୍ତି କବଚ ॥

*ତପ୍*ଦଂ ପାତ ମେ ପାଦୌ ଜଙ୍ଘମେ *ସବିତଃ* ପଦମ **ବରେଣ୍ୟଂ** କଟି ଦେଶସ୍ତୁ ନାଭିଂ *ଭର୍ଗ*ୟଥେବ ଚ ॥ *ଦେବସ୍ୟ* ମେ ତ ହଦୟଂ *ଧୀମହୀ*ତି ଗଳଂ ତଥା *ଧିୟୋ* ମେ ପାତ ଜିହାୟାଂ *ଯଃ* ପଦଂ ପାତ ଲୋଚନେ ॥ ଲଲାଟେ *ନଃ* ପଦଂ ପାତୃ ମୂର୍ଦ୍ଧାନଂ ମେ *ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ତଦ୍*ର୍ଶଂ ପାତୁ ମୂର୍ଦ୍ଧାନଂ *ସ* କାର ପାତୁ ଭାଲକମ୍ ଚକ୍ଷୁସୀ ମେ *ବି* କାରସ୍ତ ଶୋତେ ରକ୍ଷେ*ତ୍ର* କାରକଃ ନାସାପଟେ **ବ** କାରୋ ମେ *ରେ* କାରୟ ମଖେ ତଥା ॥ *ଶୀ* କାରସ୍ତଧରୋଷେ ଚ *ୟ* କାରସ୍ତର୍ଧ ଓଷକେ ଆସ୍ୟମଧ୍ୟେ **ଭ** କାରୟ *ଗୋଁ* କାରୟ କପୋଳୟୋଃ *ଦେ* କାର କଣ୍ଡଦେଶେ ଚ *ବ* କାର ସ୍କନ୍ଧଦେଶୟୋଃ **ସ୍ୟ** କାରୋ ଦକ୍ଷୀଣଂ ହସ୍ତଂ  $\hat{oldsymbol{\mathcal{Q}}}$  କାରୋ ବାମ ହସ୍ତକମ *ମ* କାରୋ ହ୍ରଦୟଂ ରକ୍ଷେତ୍*ହି*କାରୋ ଜଠରଂ ତଥା *ଧି* କାରୋ ନାଭିଦେଶଂ ତ୍ର *ୟୋ* କାରୟ କଟି ଦୃୟମ ଗୁହ୍ୟ ରକ୍ଷନ୍ତୁ *ଯୋ* କାର ଉରୁମେ *ନଃ* ପଦାକ୍ଷରମ୍ *ପ୍ର* କାର ଜାନୁନି ରକ୍ଷେ*ଚ୍ଚୋ*କାର ଜଙ୍ଘ ଦେଶୟୋଃ

*ଦ* କାରୋ ଗୁକ୍ସଦେଶେ ତୁ *ୟା* କାର ପାଦଯୁଗ୍ମକମ୍ *ତ* କାର ବ୍ୟଜନଂ ଚୈବ ସର୍ବାଙ୍ଗମେ ସଦାଽବତ ॥

#### ନ୍ୟାସ

କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ କୌଣସି ବସ୍ତୁକୁ ସ୍ଥାପନା କରିବାର ନାମ ନ୍ୟାସ । ପୂଜା ହେଉ ବା ଆଧ୍ୟତ୍ମିକ ସାଧନା ହେଉ , ଏଥିରେ ବୃଦ୍ଧା, ଅନାମିକା ଓ ମଧ୍ୟମା ଅଙ୍ଗୁଳି ମିଳିତ କରି ସାଧକ ନିଜର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଅଙ୍ଗ ସ୍ପର୍ଶ କରି ସେଠାରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଶକ୍ତି ସ୍ଥାପନର କଳ୍ପନା କରିବାର ନାମ ନ୍ୟାସ କହନ୍ତି । ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ନ୍ୟାସ କରି ସାଧକ ନିଜ ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗରେ ସେହି ସବୁ ଦୈବୀଶକ୍ତି ମାନଙ୍କୁ ଅନୁଭବ କରିଥାଏ ।

### ॥ ନ୍ୟାସ ଶଲ୍ଠିକବଚ ॥

ସାବିତ୍ରୀ ମେ ଶିରଃ ପାତୁ ଶିଖାୟାମମୃତେଶ୍ୱରୀଃ ଲଲାଙ ବ୍ରହ୍ମ ଦୈବତ୍ୟା ଭୁବୌ ମେ ପାତୁ ବୈଷ୍ଠବୀ ॥

କର୍ଷୌ ମେ ପାତୁ ରୁଦ୍ରାଣୀ ସୂର୍ଯ୍ୟା ସାବତ୍ରିକାମୟକେ ଗାୟତ୍ରୀ ବଦନଂ ପାତୁ ଶାରଦା ଦଶନଚ୍ଛଦୌ ॥ ଦ୍ୱିଜାନ୍ୟଞ୍ଜପ୍ରିୟା ପାତୁ ରସନାଂତୁ ସରସ୍ୱତୀ ସାଂଖ୍ୟାୟିନୀ ନାସିକାଂ ମେ କପୋଳୌ ଚନ୍ଦ୍ରହାସିନୀ ॥ ଚିବୁଙ୍କ ବେଦଗର୍ଭା ଚ କଙ୍ଖଂ ପାତ୍ୱଘନାଶିନୀ

\_

ଞ୍ଚନୌ ମେ ପାତୁ ଇନ୍ରାଣୀ ହୃଦଯଂ ବ୍ରହ୍ମବାଦିନୀ ॥ ଉଦରଂ ବିଶ୍ୱଭୋକ୍ରୀ ଚ ନିର୍ଚ୍ଚ ପାତୁ ସୁରପ୍ରିୟା କଘନଂ ନାରସିଂହୀ ଚ ପୃଷଂ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡଧାରିଣୀ ॥ ପାର୍ଶ୍ୱୌ ମେ ପାତୁ ପଦ୍ମାକ୍ଷୀ ଗୁହ୍ୟଂ ଗୋଗୋପ୍ତ୍ରିକାଃବତୁ ଉବୋରୋଂକାରରୂପା ଚ ଜାନ୍ୱୋ ସନ୍ଧ୍ୟାତ୍ମିକାଃବତୁ ॥ ଜଙ୍ଘୟୋଃ ପାତୁ ଅକ୍ଷୋତ୍ୟା ଗୁଞ୍ଜୟୋଃ ବ୍ରହ୍ମଶୀର୍ଷକା ସୂଯ୍ୟା ପଦଦ୍ୱୟଂ ପାତୁ ଚନ୍ଦ୍ରା ପାଦାଙ୍ଗୁଳୀଷ୍ଠୁ ଚ ॥ ସର୍ବାଗଂ ବେଦ ଜନନୀ ପାତୁ ମେ ସର୍ବଦାଃନଘା ଇତ୍ୟେତତ୍କବଟଂ ବ୍ରହ୍ମନ୍ ଗାୟତ୍ର୍ୟାଃ ସର୍ବ ପାବନମ୍ ପୂଣ୍ୟଂ ପବିତ୍ରଂ ପାପଦ୍ନଂ ସର୍ବରୋଗ ନିବାରଣମ୍ ॥ ତ୍ରିସନ୍ଧ୍ୟଂ ଯଃ ପଠେନ୍ସିଦ୍ୱାନ୍ ସର୍ବାନ୍ସମାନ୍ ବାପ୍ୟୁୟାତ୍ ସର୍ବ ଶାସ୍ତାର୍ଥ ତତ୍ୱଞ୍ଜଃ ସ ଉବେତ୍ ବେଦବିଉମଃ ॥ ସର୍ବ ଯଜ୍ଞଫଳଂ ପ୍ରାପ୍ତ ବ୍ରହ୍ମାନ୍ତେ ସମବାପ୍ୟୁୟାତ୍ ପ୍ରାପ୍ନୋତି ଜପମାତ୍ରେଣ ପୁରୁଷାର୍ଥାଣ୍ଟଡୁର୍ବିଧମ୍ ॥

\_

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଷୋତ୍ର ॥

ସୁକଲ୍ୟାଣୀଂ ବାଣୀଂ ସୁରମୁନବରୈଃ ପୂଜିତପଦାମ ଶିବାମାଦ୍ୟାଂ ବନ୍ଧ୍ୟାଂ ତ୍ରିଭୁବନମୟୀଂ ବେଦଜନନୀମ୍ ପରାଂ ଶକ୍ତିଂ ସ୍ରଷ୍ଟୁଂ ବିବିଧବିଧରୂପାଂ ଗୁଣମୟୀମ୍ ଭଜେଽୟା ଗାୟତ୍ରୀଂ ପରମସୁଭଗାନନ୍ଦ ଜନନୀମ୍ ॥ ୧

ବିଶୁଦ୍ଧାଂ ସତ୍ତ୍ୱସ୍ଥାମଖିଳ ଦୂରବସ୍ଥାଦିହରଣୀମ୍ ନିରାକାରାଂ ସାରାଂ ସୁବିମଳ ତପୋ ମୂର୍ତ୍ତିମତୁଳାମ୍ ଜଗଜ୍ସେଷାଂ ଶ୍ରେଷାମସୁରସୁରପୂଜ୍ୟାଂ ଶ୍ରୁତିନୁତାମ୍ ଭଜେଽୟା ଗାୟତ୍ରୀଂ ପରମସୁଭଗାନନ୍ଦ ଜନନୀମ୍ ॥ ୨

ତପୋ ନିଷ୍ଟାଭିଷ୍ଟଂ ସ୍ୱଜନମନସନ୍ତାପଶମନୀମ୍ ଦୟାମୂର୍ତ୍ତି ଷୂର୍ତ୍ତି ପ୍ରସାଦୈକସୁଲଭାମ୍ ବରେଶ୍ୟଂ ପୂଶ୍ୟାଂ ତାଂ ନିଖିଳ ଭବବନ୍ଧାପହରଣୀମ୍ ଭଜେଃୟା ଗାୟତ୍ରୀଂ ପରମସୁଭଗାନନ୍ଦ ଜନନୀମ୍ ॥ ୩

ସଦାରାଧ୍ୟାଂ ସାଧ୍ୟାଂ ସୁମତି ମତି ବିୟାରକରଣୀମ୍ ବିଶୋକାମାଲୋକଂ ହୃଦୟଗତ ମୋହାନ୍ଧହରଣୀମ୍ ପରାଂ ଦିବ୍ୟାଂ ଭବ୍ୟାମଗମଭବସିନ୍ଧ୍ୱେକ ତରଣୀମ୍ ଭଜେଽୟା ଗାୟତ୍ତୀଂ ପରମସୁଭଗାନନ୍ଦ ଜନନୀମ୍ ॥ ୪

\_

ଅଜ୍ଞାଂ ଦୈତାଂ ତ୍ରୈତାଂ ବିବିଧଗୁଣରୂପାଂ ସୁବିମଳାମ୍ ତମୋ ହନ୍ତ୍ରୀଂ ଡୁଡି ମଧୁରାନନ୍ଦା ରସମୟୀମ୍ ମହାମାନ୍ୟାଂ ଧନ୍ୟାଂ ସତତକରୁଣାଶୀଳ ବିଭବାମ୍ ଭଜେଽୟା ଗାୟତ୍ରୀଂ ପରମସୁଭଗାନନ୍ଦ ଜନନୀମ୍ ॥ ୫

କଗଦ୍ଧାତ୍ରୀ ପାତ୍ରୀ ସକଳ ଭବ ସଂହାରକରଣୀମ୍ ସୁବୀରା ଧୀରା ତା ସୁବିମଳ ତପୋ ରାଶି ସରଣୀମ୍ ଅନେକାମେକା ବୈ ତ୍ରିକଗସଦଧିଷାନପଦବାମ୍ ଭକେଽୟା ଗାୟତ୍ରୀ ପରମସୁଭଗାନନ୍ଦଜନନୀମ୍ ॥ ୬

ପ୍ରବୃଦ୍ଧୀ ବୃଦ୍ଧୀ ତାଂ ସ୍ୱଜନମତି ଜାତ୍ୟାପହରଣାମ୍ ହିରଣ୍ୟାଂ ଗୁଣ୍ୟାଂ ତାଂ ସୁକବିଜନ ଗାତାଂ ସୁନିପୁଣୀମ୍ ସୁବିଦ୍ୟାଂ ନିରବଦ୍ୟାମମଳ ଗୁଣଗାଥାଂ ଭଗବତୀମ୍ ଭଜେଽୟା ଗାୟତ୍ରୀଂ ପରମସୁଭଗାନନ୍ଦଜନନୀମ୍ ॥ ୭

ଅନତ୍ତା ଶାନ୍ତା ଯାଂ ଭଜତି ବୁଧ ବୃଦ୍ଧଃ ଶ୍ରୁତିମୟୀମ୍ ସୁଗେୟାଂ ଧ୍ୟେୟାଂ ଯାଂ ସ୍ମରତି ହୃଦି ନିତ୍ୟଂ ସୁରପତିଃ ସଦା ଭକ୍ତ୍ୟାଂ ଶକ୍ତ୍ୟା ପ୍ରଣତମତିଭିଃ ପ୍ରିତୀବଶଗାମ୍ ଭଜେଽୟା ଗାୟତ୍ରୀଂ ପରମସୁଭଗାନନ୍ଦଜନନୀମ୍ ॥ ୮ ଶୁଦ୍ଧଃ ଚିତ୍ତଃ ପଠେବ୍ୟୟୁ ଗାୟତ୍ର୍ୟା ଅଷ୍ଟକଂ ଶୁଭମ୍ ଅହୋ ଭାଗ୍ୟୋ ଭବଲୋକେ ତସ୍ମିନ୍ ମାତା ପ୍ରସୀଦତି ॥ ୯

------

.----

\_

# ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଶାପବିମୋଚନ ॥

ଗାୟତ୍ରୀ ଦୁଇ ପ୍ରକାର ଶାପଗ୍ରୟ ହୋଇଥିବାର ପୁରାଣ ମାନଙ୍କରେ ବର୍ଷିତ ଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ପ୍ରଥମ ହେଲା ଯେ ସାବିତ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ କଥା ମାନି ଯଜ୍ଞରେ ଉପସ୍ଥିତ ନ ହେବାରୁ ବ୍ରହ୍ମା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟରେ ଯଜ୍ଞ କର୍ମ ସମାପନ କରିଥିଲେ । ଗାୟତ୍ରୀ କାହିଁକି ଏହି କର୍ମରେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ସହଯୋଗ କଲେ ବୋଲି କୁଧିତ ହୋଇ ସାବିତ୍ରୀ, ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଶାପ ଦେଲେ ଯେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ସମୟ ଶକ୍ତି ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ବ୍ରହ୍ମଶକ୍ତି ଓ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ସନ୍ନିଳିତ ଶକ୍ତି ବିନା ୟୁଳ ଓ ସୂଷ୍ଟ୍ୟ ଜଗତର ଅଶେଷ କ୍ଷତି ହେବ । ସକଳ ଜୀବଜଗତ ଅଭାବ,ଅଶକ୍ତ ଓ ଅଜ୍ଞାନ ଆଦି ତ୍ରିତାପରେ ଦ୍ରବିଭୂତ ହୋଇ ସ୍ଥାଣୁ ପାଲଟିଯିବେ । ତେଣୁ ସର୍ବତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ଶକ୍ତି ବିୟାର ଲାଭ କରିବା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ । ସେଥିପାଇଁ ଦେବତା ଓ ଅନ୍ୟମାନେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଶାପମୁକ୍ତ କରିବାକୁ ସାବିତ୍ରୀଙ୍କୁ ନିବେଦନ କଲେ । ସାବିତ୍ରୀ ଶକ୍ତିର ଗୁରୁତ୍ୱ ଅନୁଭବ କରି ଓ ଦେବତା ମାନଙ୍କ ନିବେଦଲ ଗ୍ରହଣ କରି , ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଶାପମୁକ୍ତ କରିବାକୁ ଏକ ମନ୍ତ କହିଦେଲେ , ଫଳରେ ଯେ ଏହି ମନ୍ତ ପାଠ କରି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା କରିବ ତାକୁ ହିଁ ସିଦ୍ଧି ମିଳି ପାରିବ ।

ଦ୍ୱିତୀୟ କଥା ହେଲା ବ୍ରହ୍ମା ବଶିଷ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର , ସଂସାର ସୃଷ୍ଟି ସ୍ଥିତି ଓ ପ୍ରଳୟ କରିବାର ଶକ୍ତି ଲାଭ କରିବାକୁ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଉପାସନା କରିଥିଲେ । ମାତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ଅଦ୍ୱୈତ ବ୍ରହ୍ମର ସ୍ୱରୂପ,ଐକତ୍ୱ ଓ ଗୁରୁତ୍ୱ ପ୍ରତିପାଦନ କରିବାକୁ ଯାଇ , ଏହି ଶକ୍ତିର ବିୟାରିକରଣ କରିବାକୁ ମନା କରି ଦେଇଥିଲେ । ତେଣୁ ବ୍ରହ୍ମା ବଶିଷ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ଶକ୍ତି ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବା ପାଇଁ ଶାପ

-

ଦେଇଥିଲେ । ପୂର୍ବ ପରି ଦେବତା ମାନଙ୍କ ପ୍ରାର୍ଥନା ପରେ ଏହି ତିନି ଦେବ ଶାପବିମୋଚନ ପକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ବତାଇଥିଲେ ।

ଆଗରୁ ପ୍ରକାଶ ଖଣ୍ଡରେ କୁହାଯାଇଛି ଅନ୍ୟପ୍ରକାର । ତାହା ହେଉଛି ବ୍ରହ୍ମା ବଶିଷ ଓ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ପଦବୀ ବିଭୂଷିତ ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ, ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନାରେ ନିଯୁକ୍ତ କରିବା ହିଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଶାପ ବିମୋଚନ ବୋଲି ବିଚାର କରା ଯାଇଛି । ଗୋଟିଏ ତଥ୍ୟ ପୌରାଣିକ ହେଲେ ଅନ୍ୟଟି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ । ପାଠକେ ନିଜ ବିଚାରରେ ଉପଯୁକ୍ତ ତଥ୍ୟ ଟି ଗହଣ କରିବେ ।

### ॥ ଶାପୋଦ୍ଧାର ମନ୍ତ୍ର ॥

ଓଁ ଅସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଶାପବିମୋଚନ ମନ୍ତ୍ରସ୍ୟ ,ବ୍ରହ୍ମା ଋଷି , ଗାୟତ୍ରୀ ଛନ୍ଦୋ ,ବରୁଣୋ ଦେବତା ,ବ୍ରହ୍ମଶାପବିମୋଚନେ ବିନିଯୋଗଃ ॥ ଓଁ ଯଦ୍ ବ୍ରହ୍ମେତି ବ୍ରହ୍ମବିଦୋବିଦ୍ୟୁସ୍ଦ୍ୱାଂ ପଶ୍ୟତି ଧୀରାଃ ସୁମନସୋ ତ୍ୱଂ ଗାୟତ୍ରି ବ୍ରହ୍ମଶାପାଦ୍ୱିମୁକ୍ତା ଭବ ॥

ଅର୍ଥ – ହେ ଗାୟତ୍ରୀ , ବ୍ରହ୍ମବେତ୍ତା ଯାହାକୁ ବ୍ରହ୍ମନାମରେ ଜାଣନ୍ତି , ଧୀର ପୁରୁଷ ନିଜ ଅବଃକରଣରେ ତୁମକୁ ସେହି ରୂପରେ ଦର୍ଶନ କରନ୍ତି , ତାଙ୍କପାଇଁ ତୁମେ ବ୍ରହ୍ମଶାପରୁ ବିମୁକ୍ତ ହୋଇଯିବ । .....

\_

ଓଁ ଅସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଗାୟତ୍ରୀ ବଶିଷ୍ଠଶାପବିମୋଚନ ମନ୍ତ୍ରସ୍ୟ ,ବଶିଷ୍ଠ ଋଷିଃ , ଅନୁଃଷ୍ଟୁପ ଛନ୍ଦୋ , ବଶିଷ୍ଠ ଦେବତା ବଶିଷ୍ଠଶାପବିମୋଚନେ ବିନିଯୋଗଃ ॥ ଓଁ ଅର୍କ ଜ୍ୟୋତିରହ ବ୍ରହ୍ମା ବ୍ରହ୍ମ ଜ୍ୟୋତିରହ ଶିବଃ । ଶିବ ଜ୍ୟୋତିରହ ବିଷ୍ଟୁଃ ବିଷ୍ଟୁଜ୍ୟୋଚିଃ ଶିବଃ ପରଃ ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଙ୍ ବଶିଷ୍ଠଶାପାଦ୍ୱିମୁକ୍ତା ଭବ ।

ଅର୍ଥ- ମୁଁ ସୂଯ୍ୟଙ୍କ ଜ୍ୟୋତି ବ୍ରହ୍ମା ,ମୁଁ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଜ୍ୟୋତି ଶିବ , ମୁଁ ଶିବଙ୍କ ଜ୍ୟୋତି ବିଷ୍ତୁ ଓ ମୁଁ ବିଷ୍ତୁଙ୍କ ଜ୍ୟୋତି ଶିବ ଅଟେ । ହେ ଗାୟତ୍ରୀ ତୁମେ ବଶିଷଙ୍କ ଶାପରୁ ମୁକ୍ତ ହୁଅନ୍ତୁ ।

ଓଁ ଅସ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଗାୟତ୍ରୀ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଶାପବିମୋଚନ ମନ୍ତ୍ରସ୍ୟ ,ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଋଷି, ଅନୁଃଷ୍ଟୁପ ଛନ୍ଦୋ,ଆଦ୍ୟା ଦେବତା,ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଶାପବିମୋଚନେ ବିନିଯୋଗଃ ଓଁ ଅହୋ ଦେବୀ ମହାଦେବୀ ସନ୍ଧେ ବିଦ୍ୟେ ସରସ୍ୱତୀ ଅଜରେ ଅମରେ ଚୈବ ବ୍ରହ୍ମ ଯୋଃନେ ନମସ୍ତୁତେ । ଗାୟତ୍ରୀ ଙ୍ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଶାପାଦ୍ୱିମୁକ୍ତା ଭବ ।

ହେ ଦେବୀ ! ହେ ମହାଦେବୀ ! ହେ ଜ୍ଞାନରୂପେ ! ହେ ସନ୍ଧ୍ୟା ରୂପେ ! ହେ ଜରାରହିତେ ! ହେ ମରଣରହିତେ !ଆପଣଙ୍କୁ ନମସ୍କାର । ଆପଣ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରଙ୍କ ଶାପରୁ ମୁକ୍ତ ହୁଅନ୍ତୁ ।

-----

.----

\_

# ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ତର୍ପଶ ॥

ମନ୍ତ୍ରପାଠ ସହିତ ଜଳ ଅଞ୍ଜଳୀ କୌଣସି ଦେବୀ ଦେବତା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅର୍ପଣ କରିବାର ନାମ ତର୍ପଣ କହନ୍ତି । ତର୍ପଣର ସ୍ଥାନ ନଦୀ ବା କୌଣସି ସରୋବରରେ ଓ ପାଣିରେ ଦଣ୍ଠାୟମାନ ଅବସ୍ଥାରେ ତର୍ପଣ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଦୁଇ ହାତର ଅନାମିକା ଅଙ୍ଗୁଳିରେ ବଟୁ ଧାରଣ କରିବେ । ଯଜ୍ଞୋପବୀତ ହାତରୁ ବାହାର କରି ମାଳାରୂପେ ବେକରେ ଥିବା ଅବସ୍ଥାରେ ଓ ଅନ୍ୟଭାଗ ଦକ୍ଷୀଣ ହନ୍ତତ ବୃଦ୍ଧା ତର୍ଜନି ଅଙ୍ଗୁଳି ମଧ୍ୟରେ ରହିବା ଉଚିତ । ତର୍ପଣ ମଧ୍ୟରେ ଆବଶ୍ୟକତା ପାଇଁ କୁଶ କିଛି ଅଣ୍ଟାରେ ରଖିବେ । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ଜଳ ଅଞ୍ଜଳି ଧରି ଆଙ୍ଗୁଳି ଅଗ୍ରରେ ଧିରେ ଧିରେ ବିସର୍ଜନ କରିବେ ଓ ତା ସହିତ ମନ୍ତ୍ରୋଜାରଣ କରିବେ ଯେପରି ହୋମରେ ଘୃତ୍ ଆହୁତି ଦିଆଯାଏ ।

ତର୍ପଣ ମନ୍ତ---

ଓଁ ଭୂର୍ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ପୁରୁଷମୃଗ୍ଯକୁଃ ସାମମଣ୍ଡଳାନ୍ତର୍ଗତ ସବିତାରମାବହୟାମୀତ୍ୟାବାହ୍ୟ ତର୍ପଣଂ କୁଯ୍ୟାତ୍ ।

ଓଁ ଭଃ ପୁରୁଷମୂଗ୍ବେଦଂ ତର୍ପୟାମି

ଓଁ ଭୁବଃ ପୁରୁଷଂ ଯଜୁର୍ବେଦଂ ତର୍ପୟାମି

ଓଁ ସ୍ୱଃ ପୁରୁଷଂ ସାମବେଦଂ ତର୍ପୟାମି

ଓଁ ମହଃ ପୁରୁଷମର୍ଥବବେଦଂ ତର୍ପୟାମି

ଓଁ ଜନଃ ପୁରୁଷମିତିହାସପୁରାଣଂ ତର୍ପୟାମି

ଓଁ ତପଃ ପରୁଷଂ ସର୍ବାଗମଂ ତର୍ପୟାମି

ଓଁ ସତ୍ୟମ୍ ପୁରୁଷଂ ସର୍ବଲୋକଂ ତର୍ପୟାମି

.\_\_\_\_

\_

ଓଁ ଭୂର୍ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ପୁରୁଷଂ ଋଗ୍ଯକ୍ରଃ ସାମମଣ୍ଡଳାନ୍ତର୍ଗତଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ଭରେକଂ ପାଦଂ ଗାୟତୀଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ଭୁବର୍ଦ୍ୱିପାଦଂ ଗାୟତ୍ୱଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ସ୍ୱସ୍ଥିପାଦଂ ଗାୟତ୍ୱଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ଭୂର୍ତ୍ତିବଃ ସ୍ୱଞ୍ଚତୂର୍ପାଦଂ ତର୍ପୟାମି หุ้ ผลสา อญ์ฌิเดิ ଓଁ ଗାୟତୀଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ସାବିତ୍ୟ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ସରସ୍ତୀଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ପୃଥିବୀ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ଜଣ୍ଟ ଚର୍ଯ୍ୟାମି ଓଁ କୌଶିକୀଂ ଚର୍ଯ୍ୟାମି ଓଁ ସାଂକତୀଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ସର୍ବାପରାଜିତାଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ସହସ୍ରମୂର୍ତିଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ଅନନ୍ତମୂର୍ତିଂ ତର୍ପୟାମି ଓଁ ଏଭିର୍ମନ୍ତ୍ରୈୟ ଯେ ନିତ୍ୟ ଚତୁର୍ବିଂଶତିଭିଦ୍ୱିଜଃ ସୁତର୍ପୟତି ଗାୟତ୍ରୀ ସ ସଦ୍ଧ୍ୟାଫଳମାପ୍ନୟାତ୍ ॥

\_\_\_\_\_000000000\_\_\_\_\_

\_

## ॥ ମାର୍ଚ୍ଚନ ॥

ସାଧାରଣତଃ କୌଣସି ସ୍ଥାନ ମାର୍ଜନ କରିବା ହେଲେ ଝାଡୁରେ ସଫା କରି ଜଳ ସିଞ୍ଚନ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ସେହିପରି କୁଶରେ ନିର୍ମିତ ଏକ ଛୋଟ କୁଞ୍ଚିକୁ ପୂଜାକରି ତା ମଧ୍ୟରେ ପବିତ୍ରି କରଣ ଶକ୍ତି କଳ୍ପିତ କରାଯାଏ ଓ ତାକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ ତାମ୍ର ପାତ୍ରରେ ଥିବା ଜଳରେ ବୁଡାଇ ଚତୁର୍ଦିଗରେ ସିଞ୍ଚନ କରିବାକୁ ମାର୍ଜନ କରାଯାଏ । କିପରି ମାର୍ଜନ କରିବାକୁ ହେବ ତାହା ନିମ୍ନୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରା ଯାଇଛି ।

ସଂକଳପ୍ୟ ମାର୍ଜନଂ କୃତ୍ୱାଦାପୋହିଷ୍ଟା କୁଶୋଦକିଃ ପାଦେ ପାଦେ କ୍ଷୀପେନ୍ମୂଧ୍ନି ପ୍ରତିପ୍ରଶବ ସଂବୃତାତ୍ ॥ ୧ ଆତ୍ମାନଂ ପ୍ରଣବେନୈବ ପରିସିଞ୍ଞ୍ୟ ଜଳେନ ସଃ କୁଯ୍ୟାହ୍ରପଣବୈଃ ପାଦୌର୍ମାର୍ଜନଂ ତୁ କୁଶୋଦକିଃ ତତୋ ହି ପାଣିସ୍ଥ ଜଳଂ ସକୁଶଂ ପ୍ରକ୍ଷିପେଦଧଃ ॥ ୨ ସୃଷ୍ଟା ହଞ୍ଜେନ ବାମେନ ନଟଂ ନଦ୍ୟାଦିକେଷୂ ଚ ପାଣିନା ଦକ୍ଷିଣେନୈବ ମାର୍ଜୟେତ୍ ସକୁଶେନ ତୁ ॥ ୩ ପାଣିସ୍ଥିତୋଦକେନିବ ବାମହସ୍ଥୋଦକେନ ବା ଗୃହେ ତୁ ମାର୍ଜନଂ କୁଯ୍ୟାତ୍ନାନ୍ୟଥତ୍ୟବ୍ରବୀନ୍କୁନ୍ଥ ॥ ୪

ଦର୍ଭାନ୍ସିସୃଜ୍ୟ କୁଶପାଣିର୍ମାର୍ଜୟେତ୍ । ଦର୍ଭା ନିସୃଜ୍ୟ ଅର୍ଥ କୁଶର କୁଞ୍ଚନରୁ ବାହାରୁଥିବା ଜଳ ସିଞ୍ଚନ କରିବା । ବାମ ହୟରେ ଜଳ ଧାରଣ କରି କୁଶର କୁଞ୍ଚନ ଜ୍ୱାରା ଜଳ ସିଞ୍ଚନ କରି ମାର୍ଜନ କରାଯିବ । ସିଞ୍ଚନ ସମୟରେ

-

କେଉଁ କେଉଁ ମନ୍ତ୍ର ଓ କେତେ କେତେ ସଂଖ୍ୟାର ପାଠ କରାଯିବ ତାହା ନିମ୍ବୋକ୍ତ ଶ୍ଲୋକରେ ଦର୍ଶା ଯାଇଛି ।

'ପ୍ରଣବଯୁକ୍ତ ସମୟୟା ବ୍ୟାହୃତ୍ୟା ଗାୟତ୍ର୍ୟା ଆପୋହିଷ୍ଟେତି ନବପାଦୈଃ ଶନ୍ନୋଦେବୀରିତି ସପ୍ତଭିର୍ମାର୍ଜ୍ଚୟେତ୍ । ନବପାଦମତିକ୍ରମ୍ୟ ଅଥର୍ଚୀ ବସୁସଂଖ୍ୟୟା ରଙ୍ ଚ ପଣବେନୈବ ମାର୍ଜ୍ଚନଂ ସମ୍ବଦାହତମ '

ତା ଅର୍ଥ ପ୍ରଣବ ଯୁକ୍ତ କରି ଆପୋହିଷ୍ଠ ମନ୍ତ୍ର ଦ୍ୱାରା ନଅ ପାଦ ବା ନଅ ଥର, ଶନ୍ନୋଦେବୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ସାତଥର ଓ ଋଙ ଚ ମନ୍ତ୍ରରେ ବସୁ ବା ଅଷ୍ଟ ବାର ମନ୍ତ୍ର ପାଠ ପୂର୍ବକ ସିଞ୍ଚନ କରି ମାର୍ଜନ କରାଯିବ ।

ଭୁବୀମୂର୍ଯ୍ନ ତଥାଽଽକାଶ ଆକାଶେଭୁବି ମୟକେ ମୟକେ ଭୁବି ମୂର୍ଯ୍ନସ୍ୟାତ୍ମାର୍ଜନଂ ସମୁଦାହୃତମ୍ ମନ୍ତ୍ର ପାଠ କରି ମାର୍ଜନର ସ୍ଥାନ ଓ କ୍ରମ ଏହି ଶ୍ଳୋକରେ କୁହା ଯାଇଛି । ମନ୍ତ୍ର ପାଠ କରି ଭୁମି ମୟକ ଓ ଆକାଶ, ଆକାଶ ଭୁମି ଓ ମୟକ ଏବଂ ମୟକ ଭୁମି ଓ ଆକାଶ କ୍ରମରେ ମାର୍ଜନ କରାଯିବ ।

ପ୍ରଥମେ ଆପୋହିଷ୍ଟ ମନ୍ତ୍ର ଓଁ ଆପୋହିଷ୍ଟେଡି ମନ୍ତ୍ରସ୍ୟ,ସିନ୍ଧୁଦ୍ୱୀପ ଋଷିଃ, ଗାୟତ୍ରୀ ଛନ୍ଦଃ, ଆପୋ ଦେବତା ,ମାର୍ଜନେ ବିନିଯୋଗଃ ।

ଓଁ ଆପୋହିଷ୍ଟାମୟୋ ଭୁବଃ ।୧ ଏହି ମନ୍ତ୍ରରେ ଭୁମିକୁ ଓଁ ତାନ ଉର୍ଜେ ଦଧାତନ ।୨ ଏହି ମନ୍ତ୍ରରେ ମୟକକୁ

ଓଁ ମହେରଣାୟ ଚକ୍ଷସେ ।୩ ଏହି ମନ୍ତ୍ରରେ ଆକାଶକୁ

|    | _        |       |   |
|----|----------|-------|---|
| 16 | റ്യവ     | ପଥେ ) | ۱ |
| ıν | י מחוצחי | DOW.  | , |

९ ७ ९

.\_\_\_\_\_

-

ଓଁ ଯୋ ବଃ ଶିବତମୋ ରସଃ ।୪ ଏହି ମନ୍ତରେ ଆକାଶକୁ ଓଁ ତସ୍ୟଭାଜୟତେହ ନଃ ।୫ ଏହି ମନ୍ତରେ ଭୁମିକୁ ଓଁ ଭଶତୀରିବ ମାତରଃ ।୬ ଏହି ମନ୍ତରେ ମୟକକୁ ଓଁ ତସ୍ମାଃଅରଙ୍ଗମାମବଃ ।୭ ଏହି ମନ୍ତରେ ମୟକକୁ ଓଁ ଯସ୍ୟ କ୍ଷୟାୟ ଜିନ୍ସଥ ।୮ ଏହି ମନ୍ତରେ ଭୂମିକୁ ଓଁ ଆପୋଜନୟଥା ଚ ନଃ ।୯ ଏହି ମନ୍ତରେ ଆକାଶକୁ

ଜଳ ସିଞ୍ଚନ କରି ମାର୍ଜନ କରିବ ।

### ତା ପରେ ଶନ୍ତୋଦେବୀ ମନ୍ତ୍ର

ଶନ୍ନୋଦେବୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ସାତଥର ଜଳ ସିଞ୍ଚନ କରି ମାର୍ଜନ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଓଁ ଶନ୍ତୋଦେବୀରଭିଷ୍ଟୟେ ଏହି ମନ୍ତ୍ରରେ ଆକାଶକୁ

ଓଁ ଆପୋ ଭବକୁ ପ୍ରୀତୟେ ଏହି ମନ୍ତ୍ରରେ ଭୂମିକୁ

ଓଁ ଶଂଯୋରଭି ସବନ୍ତ ନଃ ଏହି ମନ୍ତ୍ରରେ ମୟକକ

ଓଁ ଇଶାନବର୍ଜ୍ୟନାଂ କ୍ଷୟନ୍ତିଶ୍ବକ୍ଷଣୀନାଂ ଆପୋ ଯାଚାମି ଭେଷଙ୍ଗ ମୟକ

ଓଁ ଅପ୍ସୁମେ ସୋନୋଽବ୍ବୀଦାନ୍ତ ବିଶ୍ୱାନି ଭେଷଙ୍ଗ ଅଗ୍ନି ଭୂନି

ଓଁ ଚ ବିଶ୍ୱସୟଙ୍ ଆପଃ ପ୍ରଣୀତଭେଷଙ୍ଜ ଆକାଶ

ଓଁ ବଭୃଙ୍ଗ ତନ୍ନେ ମମ ଜ୍ୟୋକ୍ ଚ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଦ୍ଶେ ଆକାଶ

### ତା ପରେ ରଙ ଚ ମନ୍ତ

ପ୍ରଣବ ସହିତ ରଙ ଚ ମନ୍ତ୍ରରେ ବସୁ ସଂଖ୍ୟକ ବା ଅଷ୍ଟବାର ମାର୍ଜନ କରିବେ । ...

ଓଁ ରଙ ଚ ସୁତ୍ୟ ଚାଭିଦ୍ଧାତପେସ୍ୟାଽଧ୍ୟଜାୟତ

ଓଁ ତତୋ ରାତ୍ୟକାୟତ

\_\_\_\_\_

-

ଓଁ ତତଃ ସମୁଦ୍ରୋଽର୍ଣ୍ଣବଃ ଓଁ ସମୁଦ୍ରାଦର୍ଶ୍ୱବାଦଧିସୟୟରୋ ଜାୟତ ଓଁ ଅହୋରାତ୍ରାଣି ବିଦଧ୍ଦ ବିଶ୍ୱସ୍ୟ ମିଷତୋ ବଶୀ ଓଁ ସୂର୍ଯ୍ୟାଜନ୍ଦ୍ର ମସୋଧାତା ଓଁ ଯଥାପୂର୍ବମକଳ୍ପୟନ୍ ଓଁ ଦିବଂ ଚ ପୃଥିବୀଂ ଚାନ୍ତରୀକ୍ଷମଥୋ ସ୍ୱଃ ଏହିପରି ଭାବରେ ନବ ସପ୍ତ ଓ ଅଷ୍ଟବାର କୁଶୋଦକେନ ଅଭି ସିଅନ ପୂର୍ବକ ମାର୍ଜନ ସମାପ୍ତ କରିବାକ ହେବ ।

## ॥ ମୁଦ୍ରା ॥

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଜପରେ ୨୪ ଟି ମୁଦ୍ରା ବ୍ୟବହାର କରାଯାଏ । ଦୁଇ ହାତର ପାପୁଲିକୁ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଆକୃତି କଲେ ମୁଦ୍ରା ହୋଇଥାଏ । ଏହି ମୁଦ୍ରାକୁ ଗାୟତ୍ରୀ ପୂଜା ଓ ଜପରେ ଏକାନ୍ତରେ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରାଯାଏ । ପାଖରେ କେହି ଥିଲେ ତାଙ୍କୁ ପୂଜାସ୍ଥାନରୁ ଅନ୍ତହିତ କରାଇ ଅଥବା ହୟକୁ କୌଣସି ବସ୍ତରେ ଢାଙ୍କି ମୁଦ୍ରା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରାଯିବ, ଯା ଫଳରେ କେହି ମୁଦ୍ରା ପ୍ରଦର୍ଶନ ଦେଖି ପାରିବେ ନାହିଁ । ତଳେ ୨୪ ମୁଦ୍ରା ଦିଆଗଲା ।

> ଅତଃ ପର ପ୍ରବକ୍ଷ୍ୟାମି ବର୍ଣ୍ଣାମୁଦ୍ରା କ୍ରମେଣ ତୁ ସୁମୁଙ୍ଖ ସମ୍ପୁଟଂ ଚୈବ ବିତତଂ ବିସ୍ମୁତଂ ତଥା ॥ ୧

.----

-

ଅଥ କ୍ରମଶଃ ବର୍ତ୍ତରେ ମୁଦ୍ରା ବିଷୟରେ କୁହାଗଲା । ସୁକୃଖ ସମ୍ପୁଟ ବିତତି ବିସ୍କୃତ ମୁଦ୍ରା ।

ଦ୍ୱିମୁଙ୍ଖ ତ୍ରିମୁଙ୍ଖ ଚୈବ ଚତୁଃ ପଞ୍ଚମମୁଙ୍ଖ ତଥା ଷଣ୍ମୁଖାଧୋମୁଙ୍ଖ ଚୈବ ବ୍ୟାପକାଞ୍ଜଳିଙ୍କ ତଥା ॥ ୨ ଦ୍ୱିମୁଖ, ତ୍ରିମୁଖ,ଚତୁର୍ମୁଖ, ପଞ୍ଚମୁଖ,ଷଣ୍ମୁଖ , ଅଧୋମୁଖ ବ୍ୟାପକାଞ୍ଜଳୀ ।

ଷକଟଂ ଯମପାଶଂ ଚ ଗ୍ରନ୍ଥିତଂ ସନ୍କୁଖୋନ୍କୁଖମ୍ ପ୍ରଳୟଂ ମୁଷ୍ଟିକଂ ଚୈବ ମସ୍ୟକୁର୍ମବରାହକମ୍ ॥ ୩ ଶକଟ,ଯମପାଶ,ଗ୍ରନ୍ଥିତ,ସନ୍କୁଖୋନ୍କୁଖ,ପ୍ରଳୟ,ମୁଷ୍ଟିକ ମସ୍ୟ କୁର୍ମ ବରାହକ ।

ସଂହାକ୍ରାଙ୍ଗ ମହାକ୍ରାଙ୍ଗ ମୁଦ୍ଗୁଙ୍ଗ ପଲୁଙ୍କ ତଥା ଏତାଃ ମୂଦ୍ରାଃ ଚତୁର୍ବିଂଶଜ୍ଜପାଦୌ ପରିକୀର୍ତ୍ତିତାଃ ॥ ୪ ସିଂହାକ୍ରାନ୍ତ, ମହାକ୍ରାନ୍ତ, ମୁଦ୍ଗର, ପଲୁବ ଏବିପରି ୨୪ ମୁଦ୍ରା ଜପ ପୂର୍ବରୁ ଦର୍ଶାଇବାପାଇଁ କୁହା ଯାଇଛି ।

ଚତୁର୍ବିଂଶତିରିମା ମୂଦ୍ରା ଗାୟତ୍ର୍ୟା ସୁପ୍ରତିଷ୍ଠିତାଃ ଏତାମୂଦ୍ରାଃ ନ ଜାନାତି ଗାୟତ୍ରୀ ନିଷ୍ଫଳା ଭବେତ୍ ॥ ୫ ଏହି ଚବିଶ ମୁଦ୍ରା ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନାରେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ଏହି ମୁଦ୍ରା ସବୁ ନ ଜାଣିଥିଲେ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା ନିଷ୍ପଳ ବୋଲି କୁହା ଯାଇଛି ।

\_

#### ॥ ଆରତୀ ॥

ଜୟତି ଜୟ ଗାୟତୀ ମାତା 💮 ଜୟତି ଜୟ ଗାୟତୀ ମାତା ଆଦି ଶକ୍ତି ତୁମେ ଅଲେଖ ନିରଞ୍ଜନ ଜଗତ ପାଳନ କର୍ତ୍ତୀ ଦଃଖ ଶୋକ ଭୟ କେଶ କଳହ ଦାରିଦ୍ୟ ଦୈନ୍ୟ ହତୀ ବ୍ରହ୍ମ ରୂପିଣୀ ପ୍ରଣତ ପାଳିନୀ ଜଗତଧାତ୍ରୀ ଅୟେ ଭବଭୟହାରୀ ଜନହିତକାରୀ ସୁଖଦାୟୀ ଜଗଦୟେ ଭୟହାରିଣୀ ଭବତାରିଣୀ ଅନୁଘ ଆନୁଦରାଶୀ ଅଚିକାରୀ ଅଘହରୀ ଅଚଳିତ ଅମଳ ଅଚିନାଶୀ କାମଧେନ ସତ ଚିତ ଆନନ୍ଦା ଜୟ ଗଙ୍ଗା ଗୀତା ସବିତାଙ୍କର ଶାଶୃତୀ ଶକ୍ତି ତୁମେ ସାବିତ୍ରୀ ସୀତା ରକ୍ ଯଜ୍ ସାମ ଅଥର୍ବ ପ୍ରଣୟିନୀ ପ୍ରଣବ ମହାମହିମା କୃଷଳିନୀ ସହସାର ସୁଶୁମାର ସୁଶୋଭା ଗୁଣ ଗରିମା ସ୍ୱାହା ସୁଧା ଶଚୀ ବୃହ୍ମାଣୀ ରାଧା ରୁଦ୍ୱାଣୀ ଜୟ ସତରୂପା ବାଣୀ ବିଦ୍ୟା କମଳା କଲ୍ୟାଣୀ ଜନନୀ ରହିଛ୍ଡ ଦୀନ ହୀନ ଦୃଃଖ ଦାରିଦ୍ୟ ଭିତର ଯଦ୍ୟପି କୁଟିଳ କପଟୀ କୁପୁତ୍ର ତେବେ ବି ଶିଶୁ ତୋହର ସେହାସନୀ କରୁଣାମୟୀ ମାତା ଚରଣେ ଶରଣ ତୋର ଅରକ୍ଷ ରହିଛୁ ଆମେ ଶିଶୁ ତୋର ଦୃଷ୍ଟି ଦେଇ କୃପାକର କାମ କୋଧ ମଦ ଲୋଭ ଦୟ ଦ୍ୱେଷ ଦୂର୍ଭାବ ହର

\_\_\_\_\_

-

ଶୁଦ୍ଧ ବୃଦ୍ଧି ନିୟାପ ହୃଦୟ ମନକୁ ପବିତ୍ର କର ତୁମେ ସମର୍ଥ ଭବ ଭ୍ରାନ୍ତି ତାରଣେ ତୃଷ୍ଟି ପୁଷ୍ଟି ତ୍ରାତା ସଦ୍ମାର୍ଗ ପରେ ଚଳାଅ ଆମକୁ ଯାହା କି ସୁଖ ଦାତା ଜୟତି ଜୟ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା ଜୟତି ଜୟ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା ॥ ଆରତୀ ସମାସ୍ତ ॥

## 

ପ୍ରତ୍ୟେକ ସାଧନାର ପୂଜନ ଶେଷରେ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା ୟୋତ୍ର ପାଠ କରିବା ଉଚିତ କାରଣ ଏହା ଦ୍ୱାରା ପୂଜା ବା ଅନୁଷାନ କର୍ମରେ ଯାହା କିଛି ଦୋଷ ତୃଟି ରହିଯାଇଥିବ ତାହା ମାତା କ୍ଷମା କରିଦେବେ ।

ନ ମଙ୍ଗ ନୋ ଯଙ୍ଗ ତଦପି ଚ ନ ଜାନେ ୟୁତିମହୋ ନ ଚାହ୍ୱାନ୍ଟ ଧ୍ୟାନ୍ଟ ତଦପି ଚ ନ ଜାନେ ୟୁତିକଥାଃ ନ ଜାନେ ମୁଦ୍ରାୱେ ତଦପି ଚ ନ ଜାନେ ବିଲପନମ୍ ପର୍ଟ ଜାନେ ମାତସ୍ତ୍ୱଦନୁସରଣ୍ଟ କ୍ଳେଶ ହରଣମ୍ ॥ ୧ ବିଧେରଜ୍ଞାନେନ ଦ୍ରବିଶବିରହେଣାଳସତୟା ବିଧେୟାଶକ୍ୟତ୍ୱାଉବ ଚରଣ୍ୟୋର୍ଯାଚ୍ୟୁତିରଭୂତ୍ ତଦେତତ୍ ଷୟତ୍ରବ୍ୟ ଜନନୀ ସକଳୋଦ୍ଧାରଣୀଶିବେ କୁପୁତ୍ରୋ ଜାୟତେ କ୍ୱଚିଦପି କୁମାତା ନ ଭବତି ॥ ୨

ପୃଥିବ୍ୟାଂ ପୃତା୍ୟେ ଜନନୀ ବହବଃ ସନ୍ତି ସରଳାଃ ପରଂ ତେଷାଂଧ୍ୟେ ବିରଳତରୋ ହେ ତବ ସୃତଃ ମଦୀୟୋଽୟଂ ତ୍ୟାଗଃ ସମୁଚିତମିଦଂ ନୋ ତବ ଶିବେ କୃପୁତ୍ରୋ ଜାୟତେ କୃଚିଦପି କୁମାତା ନ ଭବତି **॥** എ ଜଗନ୍ଧାତର୍ମାତୟବ ଚରଣ ସେବା ନ ରଚିତା ନ ବା ଦଙ୍ଗ ଦେବୀ ଦ୍ରବିଶମପି ଭୃୟୟବ ମୟା ତଥାପି ତ୍ରଂ ସ୍ୱେହଂ ନିରୁପମଂ ଯତ୍ପକୁରୁଷେ କୁପୁତ୍ରୋ ଜାୟତେ କୁଚିଦପି କୁମାତା ନ ଭବତି 118 ଶ୍ୱପାକୋ ଜନ୍ମାକୋ ଭବତି ମଧୁପାକୋପମଗିରା ନିରାଙ୍କ ରଙ୍ଗୋ ବିହରତି ବିରଂ କୋଟି କନ୍ତିଶ ତବାପର୍ଶେ କର୍ଶେ ବିଶତି ମନବର୍ଶେ ଫଳମିଦଂ ଜନଃ କୋ ଜାନୀତି ଜନନୀ ଜପନୀୟଂ ଜପବିଧୌ ଜଗଦୟ ! ବିଚିତ୍ରମନ୍ତ କିଂ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ କରୁଣାୟି ଚେନ୍କୁୟି ଅପରାଧ ପରଂପରାବୃତଂ ନହି ମାତା ସମୁପେକ୍ଷତେ ସୁତମ୍ ମହମ ପାତକୀ ନାଞ୍ଚି ପାପଘ୍ରୀ ତୃହମା ନହି ଏବଂ ଜ୍ଞାତା ମହାଦେବୀ ଯଥା ଯୋଗ୍ୟ ତଥା କୁରୁ ॥

-----

# ॥ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ ॥

ପୁରଣ୍ଟରଣ ଉପରାନ୍ତ ସାମୁହିକ ପ୍ରାର୍ଥନା,ଆରତୀ, କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ମଧୁର ସ୍ୱରରେ ଗାୟନ କରିବେ । , ପୂଜାରେ ନିଯୁକ୍ତ ବ୍ରାହ୍ମଣ ପୁରୋହିତଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନର ବିଧାନ ରହିଛି ॥ ତାହା ବ୍ୟତୀତ ପକ୍ଷୀମାନଙ୍କୁ ଦାନା,

ଗାଇଗୋରୁଙ୍କୁ ଖାଦ୍ୟ ଓ ଉପସ୍ଥିତ ବ୍ୟକ୍ତି ମାନଙ୍କୁ ପଞ୍ଚାମୃତ, ଜଳ ତୁଳସୀ ଓ ମଧୁର ପ୍ରସାଦ ବ୍ୟନ କରିବା ଉଚିତ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶୃଭ କାର୍ଯ୍ୟ ଶେଷରେ ଯଥା ଶକ୍ତି ଦାନର ବିଧାନ ରହିଛି । ଜ୍ଞାନ ପ୍ସାର କରୁଥିବା ସଂସ୍ଥା, ବ୍ୟୁପରାୟଣ ଲୋକସେବକ ସପୁରୁଷ, ଦୀନ ଦୁଃଖି, ପଞିତ ମାନଙ୍କୁ ଦାନ ଦିଆ ଯାଇଥାଏ । ଭୋଜନ,ଧନ, ବସ୍ତ , ପୃୟକ ବା ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଉପଯୋଗ ବସ୍ତ ରୂପରେ ଦାନ ଦିଆ ଯାଇପାରେ ।

# ॥ ଶ୍ରୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଚାଳିଶା ॥

ଦୋହା

ହାଁ ଶାଁ କାଁ ମେଧା, ପଭା, ଜୀବନ ଜ୍ୟୋତି ପ୍ରତଣ୍ଡ ଶାନ୍ତି କାନ୍ତି ଜାଗତି ପଗତି ରଚନା ଶକ୍ତି ଅଖଣ ॥ ଜଗତ ଜନନୀ ମଙ୍ଗଳ କରନୀ ଗାୟତୀ ସଧ ଧାମ ପଣବୋ ସାବିତୀ ସ୍ୱଧା ସ୍ୱାହା ପୁରନ୍ କାମ ॥

ଭୂର୍ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ଓଁ ଯୁତ ଜନନୀ ଅକ୍ଷର ଚୌବିଶି ପରମ ପୂନିତା ଶାଶ୍ୱତ ସଭୋଗୁଣୀ ସତରୂପା ହଂସାରୃଢ ସିତୟର ଧାରୀ ପୃଷ୍ଡକ ପୃଷ୍ପ କମଣ୍ଡଳୁ ମାଳା ଧ୍ୟାନ ଧରତ ପୁଲକୀତ ହିୟ ହୋଇ କାମଧେନୁ ତୁମ ସୁରତରୁ ଛାୟା ତୃମୁରୀ ଶରଣ ଗହିଁ ଜୋ କୋଇ ତରି ସକଳ ସଂକଟ ସୋ ସୋଇ ସରସ୍ୱତୀ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ତୁମ କାଲୀ

ଗାୟତୀ ନିତ କଲିମଲ ଦହନୀ । ଇନମେ ବସେ ଶାସ୍ତ ଶ୍ରତି ଗୀତା । ସତ୍ୟ ସନାତନ ସୁଧା ଅନୁପା । ସ୍ୱର୍ଣ୍ଣ କାନ୍ତି ଶ୍ରୁଚି ଗଗନ ବିହାରି । ଶୁଭ୍ ବର୍ଣ୍ଣ ତନୁ ନୟନ ବିଶାଳା । ସୁଖ ଉପଜତ ଦୁଃଖଦ୍ରମତିଖୋଇ । ନିରାକାରକୀ ଅଭୂତ ମାୟା ଦୀପୈଃ ତୁମ୍ବାରୀ ଜ୍ୟୋତି ନିରାଲୀ

\_

ତୃମୁରୀ ମହିମା ପାର ନ ପାବୈଁ ଚାର ବେଦକୀ ମାତ୍ର ପ୍ରନୀତା ମହାମନ୍ତ୍ର ଜିତନେ ଜଗ ମାହିଁ ସ୍ତମିରତ ହିୟେ ମେ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରକାସୈ ସୃଷ୍ଟି ବୀଜ ଜଗ ଜନନୀ ଭବାନୀ ବହା ବିଷ୍ଣୁ ରୁଦ୍ ସୂର ଜେତେ ତୁମ ଭକ୍ତନ କୀ ଭକ୍ତ ତୁହାରେ ମହିମା ଅପରମ୍ପାର ତୃହ୍ରାରୀ ପରିତ ସକଲ ଜ୍ଞାନ ବିଜ୍ଞାନା ତୃମହିଁ ଜାନି କଚ୍ଛ ରହିେ ନ ଶେଷା ଜାନତ ତୁମହିଁ ତୁମହିଁ ହବିେ ଜାଇ ତୃହୁରୀ ଶକ୍ତି ଦିପୈ ସବ ଠାଇ ଗହ ନକ୍ଷତ୍ ବ୍ତହ୍ମାଣ୍ଡ ଧନେରେ ସକଲ ସୃଷ୍ଟି କୀ ପାଣ ବିଧାତା ମାତେଶ୍ୱରୀ ଦୟା ବ୍ତଧାରୀ ଜାପର କୃପା ତୃହ୍ରାରୀ ହୋଇ ମନ୍ଦବୃଦ୍ଧି ତେ ବୃଦ୍ଧିବଲ ପାବେଁ ଦାରିଦ୍ ମିଟୈ କଟେ ସବ ପୀରା ଗହ କଲେଶ ଚିତ ଚିନ୍ତା ଭାରୀ ସନ୍ତତୀ ହୀନ ସୁସନ୍ତତି ପାବେଁ ଭତ ପିଶାଚ ସବୈ ଭୟ ଖାବେଁ ଜୋ ସଧବା ସୁମରେ ଚିତ ଲାଇ

ଜୋ ଶାରଦ ଶତମୁଖ ଗୁନ ଗାଂବୈ ତୃମ ବହାଣୀ ଗୌରୀ ସୀତା କୋଉ ଗାୟତୀ ସମ ନାହିଁ ଆଲସ୍ୟ ପାପ ଅବିଦ୍ୟା ନାସୈ କାଲରାତ୍ରୀ ବରଦା କଲ୍ୟାଣୀ ତୃମତୋ ପାବେଁ ସ୍ୱରତା ତେତେ ଜନନିହି ପୁତ୍ର ପାଣ ତେ ପ୍ୟାରେ ଜୈ ଜୈ ଜୈ ତ୍ୱିପଦା ଭୟହାରୀ ତ ସମ ଅଧିକ ନ ଜଗମେ ଆନା ତ୍ମହିଁ ପାୟ କଚ୍ଛ ରହିୈ ନ କ୍ଲେଶା ପାରସ ପରସି କୁଧାତୁ ସୁହାଇ ମାତା ତୁମ ସବ୍ ଠୌର ସମାଇ ସବ ଗତିମାନ ତୃହାରେ ପେରେ ପାଲକ ପୋଷକ ନାଶକ ତାତା ତୁମ ସନ ତରେ ପାତକୀ ଭାରୀ ତାପର କୃପା କରେ ସବ କୋଇ ରୋଗୀ ରୋଗରହିତ ହବୈ ଜାବେଁ ନାଶୈ ଦୁଃଖ ହରେ ଭବ ଭୀରା ନାସୈ ଗାୟତ୍ୀ ଭୟହାରୀ ସୁଖ ସମ୍ପତ୍ତି ଯୁତ ମୋଦ ମନାବେଁ ଯମ କେ ଦୃତ ନିକଟ ନହିଁ ଆବେଁ ଅଛତ ସୁହାଗ ସଦା ସୁଖଦାୟୀ

ଘର ଘର ସୁଖପଦ ଲଭି କୁମାରୀ ଜୟତି ଜୟତି ଜଗଦୟେ ଭବାନୀ ଜୋ ସଦ୍ଗୁରୁ ସୋ ଦୀକ୍ଷା ପାବେଁ ସୁମିରନ କରେ ସୁରୁଚି ବଡଭାଗୀ ଅଷ୍ଟ ସିଦ୍ଧି ନବ ନିଧି କୀ ଦାତା ରଷି ମୁନି ଯତି ତପସ୍ତୀ ଯୋଗୀ ଜୋ ଜୋ ଶରଣ ତୃହ୍ୟାରୀ ଆବେଁ ବଲ ବୃଦ୍ଧି ବିଦ୍ୟା ଶୀଲ ସୁଭାଊ ସକଲ ବଢେ ଉପଜେ ସଖ ନାନା

> ତାପର କୃପା ପ୍ରସନୃତା । ଗାୟତ୍ରୀ କା ହୋୟ ଭୂର୍ତ୍ତବଃ ସ୍ୱଃ ଭର୍ଗୋ ଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି ଧିୟୋ ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍

ବିଧବା ରହେ ସତ୍ୟ ବୃତଧାରୀ ତୃମ ସମ ଔର ଦୟାଲ୍ଲ ନ ଦାନୀ ସୋ ସାଧନକୋ ସଫଳ ବନାବେଁ ଲଭେଁ ମନୋରଥ ଗୃହୀ ବିରାଗୀ ସବ ସମର୍ଥ ଗାୟତୀ ମାତା ଆରତ ଅର୍ଥୀ ଚିନ୍ଦିତ ଭୋଗୀ ସୋ ସୋ ମନ ବାଞ୍ଚିତ ଫଳ ପାବେଁ ଧନ ବୈଭବ ଯଶ ତେଜ ଉଛାଉ ଜୋ ୟହ ପାଠ କରେ ଧରି ଧ୍ୟାନା ୟହ ଚାଲିସା ଭକ୍ତି ଯତ । ପାଠ କରେ ଜୋ କୋୟ

\_\_\_\_\_

\_

# ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ସହସ୍ର ନାମ ବିଜ୍ଞାନ ॥

ଗାୟତ୍ରା ଇଶ୍ୱରୀୟ ଦିବ୍ୟ ଶକ୍ତିର ଏକ ପୁଞ୍ଜି । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଗର୍ଭ ଏକ ଶକ୍ତି ଭଣାର ଓ ତାହା ମଧ୍ୟରେ କେତେ ଯେ ଶକ୍ତି ଗଢ଼ିତ ରହିଛି ଆକଳନ କରା ଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । କିନ୍ତ ସହସ କହିଦେଲେ ସଂଖ୍ୟା ବିଜ୍ଞାନର ଏକକ ର୍ପେ ଏକ ହଜାରକୁ ବୁଝାଏ ମାତ୍ ଇଶ୍ୱରୀୟ ଶକ୍ତି ତ ଅନନ୍ତ , ଏହାକୁ କିପରି ଏକ ହଜାରରେ ସୀମିତ କରା ଯାଇ ପାରିବ । ତେଣୁ ଏହା ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଯେ ସହସ ଶବ୍ଦ ଶାସ୍ତ୍ରମାନଙ୍କରେ ଅନନ୍ତ ଅର୍ଥରେ ବ୍ୟବହାର କରା ଯାଇଛି । ତେଣ ଗାୟତୀଙ୍କ ସହସନାମ କହିବାର ଅର୍ଥ ଅନନ୍ତ ସଂଖ୍ୟକ ନାମ ବା ଅନନ୍ତ ସଂଖ୍ୟକ ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟରୁ କେବଳ ଏକ ହଜାର ନାମ ଗ୍ରହଣ କରୁଛେ । ଗାୟତୀଙ୍କର ଯେତେ ଗଡିଏ ଶକ୍ତି, ଶାସ୍ତ ପରାଣ ଓ ସାଧକଙ୍କ ଅନ୍ଭବ ମଧ୍ୟକ ଆସିଛି ତାହା ସହସ ବା ହଜାରଠାର ଠାର ଅଧିକ ହୋଇପାରେ । ଏହି ଶକ୍ତି ମାନଙ୍କର ଗୁଣ ଓ ସ୍ୱଭାବ ମହତ୍ୱ ଅନୁସାରେ ତାର ନାମ କରଣ ହୋଇଛି । ଏହିପରି ହଜାର ନାମର ବର୍ତ୍ତନା ପାଚୀନ ଗୁନୁ ମାନଙ୍କରେ ଦିଆ ଯାଇଛି ଯାହା ଗାୟତୀ ସହସ ନାମ ରେ ପରିଚିତ । ଏହି ଶକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ଜାଣିବା, ବୃଝିପାରିବା ଓ ସାଧନାଦାରା ସେମାନଙ୍କୁ ଧାରଣ କରିପାରିଲେ କି କି ଉପଯୋଗରେ ମାନବ କଲ୍ୟାଣ କରି ପାରିବ , ତାର ବିଶେଷତ୍ୱ ଜାଣିବା ପାଇଁ ଗାୟତୀ ସହସନାମ ପାଠ କରିବା ଉଚିତ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ବସ୍ତୁର ଗୁଣ ସ୍ୱଭାବ ଓ ବିଶେଷତ୍ୱ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଜଣା ନ ଯାଇଛି ସେ ପଯ୍ୟନ୍ତ ତାହାକୁ ସଂଗହ କରି ଉପଯୋଗ କରିବା ପାଇଁ ଆଗହ ହେବନାହିଁ । ଗାୟତୀ ସହସ୍ ନାମ ପାଠ ଦ୍ୱାରା ସେହି ଶକ୍ତି ମାନଙ୍କର ଗୁଣ, ବିଶେଷତ୍ୱ, ମହିମା, ଓ ଉପକାରୀତା ଜାଣିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏହି ସବୁ ବିଶେଷତା ଜାଣି ତାକୁ

-

ସଂଗ୍ରହ କରିବା ପାଇଁ , ଜୀବନକୁ ସର୍ବାଙ୍ଗ ସୁନ୍ଦର କରି ଜଗତର କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ ପାଇଁ ସାଧକ ଗାୟତୀ ସାଧନାରେ ଆଗ୍ରହି ହୋଇ ପାରିବ ।

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ ନାମ ବଡ ରହସ୍ୟମୟ । ଏହି ନାମରେ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ପରିଚୟ , ଇତିହାସ ଓ ବିଜ୍ଞାନ ଛପି ରହିଛି । ସ୍ଥୁଳ ଦୃଷ୍ଟିରେ ସାଧାରଣ ନାମ ରୂପେ ଜ୍ଞାତ ହେଉଥିଲେ ବି ସୂକ୍ଷ୍ମ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଏପରି ବିଭିନ୍ନ ସୂକ୍ଷ୍ମ ତତ୍ତ୍ୱ ଲୁଚି ରହିଛି ଯାହାକୁ ବୂଝିବାକୁ ତଥା ଜାଣିବାକୁ ବେଦ,ପୁରାଣ ଶାସ୍ତ, ଇତିହାସ, ବ୍ରାହ୍ମଣ, ଦର୍ଶନ, ଉପନିଷଦ, ସ୍ମୃତି, ନୀତି, ସହିଂତା ଓ ସୂତ୍ର ଇତ୍ୟାଦି ଗ୍ରନ୍ଥର ଅଧ୍ୟୟନ ଆବଶ୍ୟକ । ଏଥିରେ ଯେଉଁ ସମସ୍ତ ସଂକେତ, ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଏବଂ ବୀଜ ରୂପରେ ଗଚ୍ଛିତ ରହିଛି ତାହା ସହସ୍ର ନାମର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ବିଦ୍ୟାର ଅନନ୍ତ ଭଣ୍ଡାର ।

# ॥ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଋଷି ଛନ୍ଦ ଓ ଦେବତା ॥

ପ୍ରାୟ ପ୍ରେତ୍ୟକ ଦେବ ଦେବୀଙ୍କୁ ପ୍ରୀତ କରିବା ପାଇଁ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରୀୟ ଋଷି, ପ୍ରୀୟ ଦେବତା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବାର ପ୍ରୀୟ ଛନ୍ଦ ଉପରେ ଧ୍ୟାନ ଦେବାକୁ ହୁଏ । ସେହିପରି ମାତା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ମଧ୍ୟ ପ୍ରୀୟତା ରହିଛି । ଦେବୀ ଭାଗବତରୁ ଉଦ୍ଧୃତ ନିମ୍ନୋକ୍ତ ଶେଶ୍ଳାକରୁ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ଋଷି ଛନ୍ଦ ଓ ଦେବତା ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଜାଣିହେବ ।

> ଅଥାତଃ ଶ୍ରୁୟତ୍ତା ବ୍ରହ୍ମନ୍ ବର୍ଣ୍ଣରଷ୍ୟାଦିକାୟଥା ଛନ୍ଦାସି ଦେବତାୟଦ୍ବତ୍ କ୍ମାଉଭାନିଚୈବ ହି ।

ଏହିପରି ୨୪ ଋଷି ।

-----

\_

ହେ ବ୍ରହ୍ମନ୍ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ଚବିଶ ବର୍ଣ୍ଣର ଛନ୍ଦ , ରଷି ଓ ଦେବତା ଇତ୍ୟାଦି କ୍ମ ଅନୁସାରେ କୁହା ଯାଉଛି ।

> ବାମଦେବଽତ୍ରିବଶିଷ ଶୁକ୍ରଃ କଣ୍ଠଃ ପରାଶରଃ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ରୋ ମହାତେଜାଃ କପିଳଃ ଶୌନକୋ ମହାନ୍ ॥ ଯଜ୍ଞ୍ୟବକ୍ଷ୍ୟୋ ଭରଦ୍ୱାଜୋ ଜମଦଗ୍ନିଷ୍ଟପୋନିଧିଃ ଗୌତମୋ ମୁଦୁଗଲଞ୍ଜୈବ ବେଦବ୍ୟାସଣ୍ଟ ଲୋମଶଃ ॥ ଅଗସ୍ତ୍ୟ କୌଶିକୋ ବସ୍ତଃ କୁଲକ୍ୟୋ ମାଣ୍ଡୁକସ୍ତଥା ଦୁର୍ବାସାସ୍ତପସାଂ ଶ୍ରେଷୋ ନାରଦଃ କଶ୍ୟପସ୍ତଥା ॥

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ଋଷିମାନେ ହେଲେ -----ବାମଦେବ,ଅତ୍ରି,ବଶିଷ, ଶୁକ୍ର, କଣ୍ୱ, ପରାଶର, ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର, କପିଳ ଶୌନକ ଯାଜ୍ୟବଳ୍କ,ଭରଦ୍ୱାଜ,ଯମଦଗ୍ନି, ଗୌତମ, ମୁଦଗଲ ବେଦବ୍ୟାସ, ଲୋମଶ, ଅଗୟ୍ୟ, କୌଶିକ, ବସ୍ଥ, ପୁଲୟ୍ୟ ,ମାଣ୍ଡୁକ, ଦୁର୍ବାସା, ନାରଦ, କଶ୍ୟପ ।

> ଇତ୍ୟେତେ ରଷୟଃ ପ୍ରୋକ୍ତା ବର୍ଷାନାଂ କ୍ରମଶୋ ମୁନେ ଗାୟତ୍ର୍ୟୁଷ୍ଠିଗନୁଷ୍ଟୁପ୍ ଚ ବୃହତୀ ଫକ୍ତିରେବ ଚ ତ୍ରିଷ୍ଟୁଙ୍ଗଂ ଜଗତୀ ଚୈବ ତଥାଃତିଜଗତୀମତା ଶକ୍ୱର୍ଯ୍ୟାତିଶକ୍ୱରୀ ଚ ଧୃତିଷ୍ଟାତିଧୃତିଷ୍ଟଥା ବିରାଟ୍ ପ୍ରୟାରଫକ୍ତିଷ୍ଟ କୃତିଃ ପ୍ରକୃତିରାକୃତିଃ ବିକୃତି ସଂକୃତିଷ୍ଟେବାକ୍ଷର ଫକ୍ତିଷ୍ଟଥେବ ଚ ଭୂର୍ତ୍ତୁବ ସ୍ୱରିତିଚ୍ଛନ୍ଦୟଥା ଜ୍ୟୋତିଷ୍ମତୀ ସ୍ବୃତମ୍ ଇତ୍ୟେତାମି ଚ ଛନ୍ଦାଂସି କିର୍ଭୀତାନି ମହାମୁନ୍ ॥

-

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ରଷିମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଜାଣି ଏବେ ଛନ୍ଦ ମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଶୁଣକ୍ତୁ । ଛନ୍ଦମାନେ ହେଲେ ---

ଗାୟତ୍ରୀ,ଉଷିକ୍,ଅନୁଷ୍ଟୁପ୍ ,ବ୍ହତି,ଫକ୍ତି, ତ୍ରିଷ୍ଟୁପ୍ ,କଗତୀ , ଅତିଜଗତୀ,ଶକ୍ୱରୀ , ଅତିଶକ୍ୱରୀ,ଧୃତି, ଅତିଧୃତି, ବିରାଟ୍, ପ୍ରୟାର-ଫକ୍ତି, କୃତି, ପ୍ରକୃତି, ଆକୃତି ,ବିକୃତି, ସଂସ୍କୃତି, ଅକ୍ଷରଫକ୍ତି, ଭୂଃ , ଭୁବଃ, ସ୍ୱଃ, ଏବଂ ଜ୍ୟୋତିଷ୍ମୃତୀ ଏହିପରି ୨୪ ଛନ୍ଦ । ସେହିପରି ୨୪ ଦେବତା ମଧ୍ୟ ରହିଛନ୍ତି ।

ଦୈବତାନି ଶ୍ରୁଣୁ ପ୍ରାଜ୍ଞ ତେଷାମେଷାନୁପୂର୍ବଶଃ ଆଗ୍ନେୟଂ ପ୍ରଥମଂ ପ୍ରୋକ୍ତଂ ପ୍ରଜାପତ୍ୟଂ ଦ୍ୱିତୀୟକମ୍ ॥ ଡୃତୀୟଞ୍ଚ ତଥା ସୌମ୍ୟମିଶାନଂ ଚ ଚତୁର୍ଥକମ୍ ସାବିତ୍ରୀଂ ପଞ୍ଚମଂ ପ୍ରୋକ୍ତଂ ଷଷମାଦିତ୍ୟ ଦୈବତମ୍ ॥ ବାହିପତ୍ୟଂ ସପ୍ତମଂ ତୁ ମୈତ୍ରାବରୁଣମଷ୍ଟକମ୍ ନବମଂ ଭଗ ଦୈବତ୍ୟଂ ଦଶଙ୍ଗ ଚାର୍ଯ୍ୟମେଶ୍ୱରମ୍ ॥ ଗଣେଶମେକାଦଶଂ ତ୍ୱାଷଂ ଦ୍ୱାଦଶଙ୍କ ସ୍ମୃତମ୍ ପୌଷଂତ୍ରୟୋଦଶଂ ପ୍ରୋକ୍ତମୈନ୍ଦ୍ରାଗ୍ନଂ ଚ ଚତୁର୍ଦଶମ୍ ॥ ବାୟବ୍ୟ ପଞ୍ଚଦଶଙ୍କ ବାମଦେବ୍ୟଂ ଚ ଷୋଡଷମ୍ ମୈତ୍ରାବରୁଣିଦୈବତ୍ୟଂ ପ୍ରୋକ୍ତଂ ସପ୍ତଦଶାକ୍ଷରମ୍ ॥ ଅଷ୍ଟାଦଶଂ ବୈଶ୍ୱଦେବମୂନବିଂଶଂ ତୁ ମାତୃକମ୍ ବୈଷଟଂ ବିଂଶତିତ୍ମଂ ବସୁଦୈବତମୀରିତମ୍ ॥ ଏକବିଂଶତିସଂଖ୍ୟାଙ୍କ ଦ୍ୱାବିଂଶଂ ରୁଦ୍ରଦୈବତମ୍ ॥ ପ୍ରୟୋଦିଂଶ ଚ କୌବେରମାଶ୍ୱିନଂ ତତ୍ତ୍ୱସଂଖ୍ୟକମ୍

\_

ତତୁର୍ବିଂଶତିବର୍ଣ୍ଣାନାଂ ଦେବତାନାଂ ଚ ସଂଗ୍ରହଃ ।। କଥିତଃ ପରମ ଶ୍ରେଷୋ ମହାପାପୈକଶୋଧନଃ ଯଦାକର୍ଶନମାତ୍ରେଣ ସାଂଗଂ ଜାପ୍ୟଫଳଂ ମୁନେ ।। ଅକ୍ଷର କମରେ ଦେବତାମାନେ ହେଲେ –

୧- ଅଗ୍ନି, ୨- ପ୍ରଜାପତି, ୩- ସୋମ, ୪-ଇଶାନ, ୫-ସବିତା, ୬-ଆଦିତ୍ୟ, ୭-ବୃହୟତି, ୮- ମିତ୍ରାବରୁଣି, ୯- ଭଗ, ୧୦- ଅର୍ଯ୍ୟମା, ୧୧-ଗଣେଶ, ୧୨- ତୃଷ୍ଟା, ୧୩- ପୁଷା, ୧୪-ଇନ୍ଦ୍ରାଗ୍ନି, ୧୫- ବାୟୁ, ୧୬-ବାମଦେବ, ୧୭-ମୈତ୍ରାବରୁଣି, ୧୮-ବିଶ୍ୱଦେବା, ୧୯-ମାତୃକା, ୨୦-ବିଷ୍ଟୁ, ୨୧-ବସୁ, ୨୨- ରୁଦ୍ର, ୨୩- କୁବେର, ୨୪ ଅଶୃନିକୁମାର ।

ଏହି ଚବିଶି ଦେବତା ସମୟେ ଶ୍ରେଷ ଓ ମହାପାପ ଦୂର କରିପାରିବାର କ୍ଷମତା ରଖିଛନ୍ତି ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଏମାନଙ୍କ ନାମ ଶ୍ରବଣ ମାତ୍ରକେ ସଳ ପାପ କ୍ଷୟ ଯାଏ ।

ଆଦିଶକ୍ତେ ଜଗନ୍ନାତର୍ଭକ୍ତାନୁଗ୍ରହକାରିଣୀ ସର୍ବତ୍ରବ୍ୟାପିକେଽନନ୍ତେ ଶ୍ରୀସନ୍ଧ୍ୟେ ବୈ ନମୋଽୟୁ ତେ ॥ ଦୃମେବ ସନ୍ଧ୍ୟା ଗାୟତ୍ରୀ ସାବିତ୍ରୀ ଚ ସରସ୍ୱତୀ ବ୍ରାହ୍ମୀ ଚ ବୈଷବୀ ରୌଦ୍ରୀ ରକ୍ତା ଶ୍ୱେତା ସିତେତରା ॥ ପ୍ରାତର୍ବାଳା ଚ ମଧ୍ୟାହ୍ନେ ଯୌବନସ୍ଥା ଭବେତ୍ ପୁନଃ ବୃଦ୍ଧା ସାୟଂ ଭଗବତୀ ଚିନ୍ତ୍ୟତେ ମୁନିଭିଃ ସଦା ॥ ହଂସସ୍ଥା ଗରୁଡରୂଢା ତଥା ବୃଷଭୂ।ହିନୀ ରୁକ୍ବେଦାଧ୍ୟାୟିନୀ ଭୂମୌ ଦୃଶ୍ୟତେ ଯା ତପସ୍ୱିଭିଃ ॥ ଯକୁବୈଦଂ ପଠତି ଯ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷଂ ବିରାଜତେ

-

ସା ସାମଗାପି ସର୍ବେଷୁ ଭ୍ରାମ୍ୟମାଣା ତଥା ଭୁବି ॥ ରୁଦ୍ରଲୋଙ୍କ ଗତା ତ୍ୱଂ ହି ବିଷ୍ଟୁଲୋକନିବାସିନୀ ତ୍ୱମେବ ବ୍ରହ୍ମଣଲୋକେଃମତ୍ୟାନୁଗ୍ରହକାରିଣୀ ॥

-----

# ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ବନ୍ଦନା ॥

ଓଁ କାରରୂପ। ତ୍ରିପଦ। ତ୍ରୟୀ ଚ ତ୍ରିଦେବବନ୍ଧ୍ୟ। ତ୍ରିଦିବାଧିଦେବୀ ତ୍ରିଲୋକସ୍ୟ କର୍ତ୍ତୀ ତ୍ରିତୟସ୍ୟ ଭର୍ତ୍ତୀ ତ୍ରିକାଳୀକୀ ସଂକଳନାବିଧାତ୍ରୀ । ୧ ତ୍ରୈଗୁଣ୍ୟଭେଦାତ୍ ତ୍ରିବିଧସ୍ୱରୂପ। ତ୍ରୈବିଧ୍ୟଯୁକ୍ତସ୍ୟ ଫଳସ୍ୟ ଦାତ୍ରୀ ତଥାପବର୍ଗସ୍ୟ ବିଧାୟିନୀ ତ୍ୱଂ ଦୟାର୍ଦ୍ରଦ୍ୱକ୍କୋଣବିଲୋକନେନ । ୨ ତ୍ୱଂ ବାଙ୍ମୟୀ ବିଶ୍ୱବଦାନ୍ୟମୂର୍ତ୍ତି ବିଶ୍ୱସ୍ସରୂପାପି ହି ବିଶ୍ୱଗର୍ଭା ତତ୍ତ୍ୱାତ୍ମିକା ତତ୍ତ୍ୱପରାପ୍ରରା ଚ ଦୃକ୍ ତାରିକା ତାରକଶଂକରସ୍ୟ । ୩ ବିଶ୍ୱାତ୍ମିକ ବିଶ୍ୱବିଳାସଭୂତେ ବିଶ୍ୱଶ୍ରୟେ ବିଶ୍ୱ ବିକାଶଧାମେ ବିଭୂତ୍ୟଧିଷ୍ଠାତ୍ରୀ ବିଭୂତି ଦାତ୍ରୀ ପଦେ ତ୍ୱଦୀୟେ ପ୍ରଣତିର୍ମଦୀୟା । ୪ ଭୋଗସ୍ୟ ଭୋକ୍ତୀ କରଣସ୍ୟ କର୍ତ୍ତୀ ଧାତ୍ୱାବ୍ୟୟପ୍ରତ୍ୟୟଲିଙ୍ଗଶୂନ୍ୟା ଖ୍ରେଣା ନ ବେନ୍ଦେର୍ନ ପୁରାଣଭେଦେ ଧ୍ୟେୟା ଧିୟା ଧାରଣୟାଦିଶକ୍ତି । ୫ ନିତ୍ୟୀ ସଦା ସର୍ବଗତା୍ୟେକ୍ଷକ୍ତି ଆର୍ଡ୍ଡିଟ ନ ଶକ୍ୟା କରଣାଦିଭିସ୍ତ୍ୱମ୍ । ୬ ତ୍ୟକ୍ତସ୍ସ୍ୟାତ୍ୟନ୍ତନିରୟ୍ତବୃଦ୍ଧି ନିରୋ ଭବେଦ୍ ବୈଭବଭାଗ୍ୟହୀନଃ ହିମାଳୟାଦପ୍ୟଧିକୋନ୍ନତୋ୍ପ ଜନୈସ୍ସମସ୍ତୈରପି ଳଂଘନୀୟଃ । ୭ ଶିବେ ହର୍ରୌ ବ୍ରହ୍ମଣି ଭାନୁଚନ୍ଦ୍ରୟୋ ଇରାଚରେ ଗୋଚରକେ୍ଟ୍ୟଗୋଚରେ

\_

ସୂକ୍ଷ୍ମାତିସୂକ୍ଷ୍ମେ ମହତୋ ମହଉମେ କଳାସ୍ଫ୍ରଦୀୟା ବମଳା ବିରାଜତେ ।୮ ସୁଧାମରନ୍ଧଂ ତବପାଦ ପଦ୍ମଂ ସ୍ଫ୍ରେମାନସେ ଧାରଣୟା ନିଘାୟ ବୁର୍ଦ୍ଧିମିଳିନ୍ଦୀ ଭବତାନ୍ମଦୀୟା ନାତଃ ପରଂ ଦେବୀ ବରଂ ସମୀହେ ।୯ ଦୀନେଷୁ ହୀନେଷୁ ଗତାଦରେଷୁ ସ୍ୱାଭାବିକୀ ତେ କରୁଣା ପ୍ରସିଦ୍ଧା ଅତଃ ଶରଣ୍ୟେ ଶରଣଂ ପ୍ରପନ୍ଧଂ ଗୃହାଣ ମାତଃ ପ୍ରଣମାଞ୍ଜଳୀଂ ମେ ।୧ ୦

# ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ମଞ୍ଜରୀ ॥

ଏକଦା ତୁ ମହାଦେବଂ କୈଳାଶଗିରିସଂସ୍ଥିତମ୍ ପ୍ରପଚ୍ଛ ପାର୍ବତୀ ଦେବୀ ବନ୍ଦ୍ୟା ବିବୃଧମଣ୍ଡଳିଃ ॥ ୧ କତମଂ ଯୋଗମାସୀନେ। ଯୋଗେଶତ୍ୱମୁପାସସେ ଯେନ ହି ପରମାଂ ସିଦ୍ଧି ପ୍ରପ୍ନୁବାନ୍ ଜଗଦୀଶ୍ୱର ॥ ୨ ଶ୍ରୁତ୍ୱା ତୁ ପାର୍ବତୀ ବାଟଂ ମଧୁସୀକ୍ତାଂ ଶ୍ରୁତିପ୍ରିୟାମ୍ ସମୁବାଚ ମହାଦେବୋ ବିଶ୍ୱକଲ୍ୟାଣକାରକଃ ॥ ୩ ମହଦ୍ରହସ୍ୟଂ ତଦ୍ଗୁଫ୍ତଂ ଯତ୍ତୁ ପୃଷ୍ଟଂ ତ୍ୱାୟାପ୍ରିୟେ ତଥାପି କଥୟିଷ୍ୟାମି ସ୍ନେହାଉତ୍ୱାମହଂ ସମମ୍ ॥ ୪ ଗାୟତ୍ରୀ ବେଦମାତାୟି ସାଦ୍ୟାଶକ୍ତିର୍ମତା ଭୁବି ଜଗତାଂ ଜନନୀ ଚୈବ ତାମୁପସେ ହେମେବ ହି ॥ ୫ ଯୌଗୀକାନଂ ସମୟାନାଂ ସାଧନାନାଂ ତୁ ହେ ପ୍ରିୟେ ଗାୟତ୍ୟେବ ମତା ଲୋକେ ମୂଳାଧାରୋ ବିଦାଂବରୈଃ ॥ ୬

\_

ଅତିରହସ୍ୟମୟ୍ୟେଷା ଗାୟତୀ ତୁ ଦଶଭୁଜା ଲୋକେଽତି ରାଜତେ ପଞ୍ଚ ଧାରୟନ୍ତି ମୁଖାନି ତୁ ॥୭ ଅତି ଗୃଢାନି ସଂଶ୍ରତ୍ୟ ବଚନାନି ଶିବସ୍ୟ ଚ ଅତି ସଂବ୍ଦ ଯିଜ୍ଞାସା ଶିବମ୍ଚେ ତୁ ପାର୍ବତୀ ॥୮ ପଞ୍ଚାଶ୍ୟ ଦଶବାହନାମେତ୍ୟୋଂ ପାଣବଲୁଭଃ କୃତା କୃପାଂ କୃପାଳୋ ତ୍ରଂ କିଂ ରହସ୍ୟଂ ତ୍ର ମେ ବଦ ॥୯ ଶ୍ରତ୍ୱା ତ୍ୱେତତ୍ୱହାଦେବଃ ପାର୍ବତୀ ବଚନଂ ମୃଦ୍ ତସ୍ୟା ଶଂକାମପାକୁର୍ବନ୍ ପ୍ତ୍ୟୁବାଚ ନିଜାଂ ପିୟାମ୍ ॥୧० ଗାୟତ୍ୟାୟୁ ମହାଶକ୍ତିବିଦ୍ୟତେ ଯା ହି ଭୃତଳେ ଅନନ୍ୟ ଭାବତୋ ହ୍ୟସ୍ତିନ୍ନୋତପୋତୋଽସ୍ତି ଚାତୁନି ॥୧୧ ବିଭର୍ତି ପଞ୍ଚାବରଣାନ୍ ଜୀବଃ କୋଶାସ୍ତ ତେ ମତାଃ ମୁଖାନି ପଞ୍ଚ ଗାୟତ୍ୟାଞ୍ଚାନେବ ବେଦ ପାର୍ବତୀ ॥ ୧ ୨ ବିଜ୍ଞାନମୟାନୁମୟ ପାଣମୟୋ ମନୋମୟାଃ ତଥାନନ୍ଦମୟଣ୍ଟେବ ପଞ୍ଚକୋଶାଃ ପକୀର୍ତ୍ତିତାଃ ଏଷ୍ୟେବ କୋଶକୋଶେଷ୍ଠ ହ୍ୟନନ୍ତା ରଦ୍ଧି ସିଦ୍ଧୟଃ ଗୁପ୍ତା ଆସାଦ୍ୟୋ ଯା ଜୀବୋ ଧନ୍ୟତୃମଧିଗଚ୍ଛତି ॥ ୧୪ ଯସ୍ତ୍ର ଯୋଗେଶ୍ୱରୋ ହ୍ୟେତାନ୍ ପଞ୍ଚକୋଶାନ ତୁ ବେଧତେ ସ ଭବସାଗରଂ ତୀର୍ଡ଼ା ବନ୍ଧନେଭ୍ୟୋ ବିମୁଚ୍ୟତେ ॥୧୫ ଗୁପ୍ଟଂ ରହହ୍ୟମେତେଷାଂ କୋଷାଣାଂ ଯୋହବଗଚ୍ଛତି ପରମାଂ ଗତିମାପୋତି ସ ଏବ ନାତ୍ର ସଂଶୟଃ 1169 ଲୋକାନଂ ତୃ ଶରୀରାଣି ଙ୍ୟନ୍ନାଦେବ ଭବନ୍ତି ନୁ ଉପତ୍ୟକାୟୁ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଚ ନିର୍ଭଟ ବର୍ତତେ ସଦା ॥ ୧୭

\_

ଆସନେନୋପବାସେନ ତଉଶ୍ପଦ୍ଧ୍ୟା ତପସ୍ୟୟା ଚୈବାନ୍ମୟକୋଶସ୍ୟ ସଂଶ୍ରଦ୍ଧିରଭିଜାୟତେ ॥ ୧୮ ଐଶ୍ୱଯ୍ୟ ପୁରୁଷାର୍ଥ୍ୟ ତେଜ ଓଜୋ ଯଶ୍ୟଥା ପାଣଶ୍ରୟାତ୍ର ବର୍ଦ୍ଧତେ ଲୋକାନାମିତ୍ୟସଂଶୟମ୍ ॥ ୧୯ ପଞ୍ଚଭିୟ ମହାପାଣୈଲ୍ଘପାଣୈଷ୍ଟ ପଞ୍ଚଭିଃ ଏତିଃ ପାଣମୟଃ କୋଶୋ ଜାତୋ ଦଶଭିରୃତ୍ତମଃ ॥ ୨ ୦ ବନ୍ଧେନ ମୁଦ୍ୟା ଚୈବ ପାଣାୟାମେନ ଚୈବ ହି ଏଷ ପାଣମୟଃ କୋଶୋ ଯତମାନଂ ତୁ ସିଦ୍ଧ୍ୟତି ॥ ୨ ୧ ଚେତନାୟା ହି କେନ୍ଦନ୍ତ ମନ୍ଧ୍ୟାଣାଂ ମନୋମତମ ଜାୟତେ ମହତୀତୃତ୍ତଃ ଶକ୍ତିୟସିନ ବଶଂଗତେ ॥ ୨ ୨ ଧ୍ୟାନ ତାଟକ ତନ୍ରାତ୍। ଜପାନାଂ ସାଧନୈର୍ନନୁ ଭବତ୍ୟୁଜଳଃ କୋଶଃ ପାର୍ବତ୍ୟେଷ ମନୋମୟଃ ॥ ୨ ୩ ଯଥାବତ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣତୋ ଜ୍ଞାନଂ ସଂସାରସ୍ୟ ସ୍ୱସ୍ୟ ଚ ନ୍ନମିତ୍ୟେବ ବିଜ୍ଞାନଂ ପ୍ରୋକ୍ତଂ ବିଜ୍ଞାନବେଭୃଭିଃ ॥ ୨ ୪ ସାଧନା ସୋହମିତ୍ୟେଷା ତଥା ବାତ୍ରାନୁଭୃତୟଃ ସ୍ୱରାଣାଂ ସଂଯମଣ୍ଟେବ ଗନ୍ଲିଭେଦୟଥେବ ଚ ॥ ୨ ୫ ଏଷାଂ ସଂସିଦ୍ଧିଭିର୍ନ୍ନ ଯତମାନସ୍ୟ ହ୍ୟାତ୍କନି ନୁ ବିଜ୍ଞାନମୟଃ କୋଶଃ ପିୟେ ଯାତି ପବୃଦ୍ଧତାମ୍ ॥ ୨ ୬ ଆନନ୍ଦାବରଣୋନୃତ୍ୟାତ୍ୟନ୍ତ ଶାନ୍ତିଂ ପଦାୟିକା ତ୍ରୀୟାବସ୍ଥିତିଲୋକେ ସାଧକଂ ତୃଧିଗଚ୍ଛନ୍ତି ॥୨୭ ନାଦ ବିନ୍ଦୁ କଳାନାଂ ତୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସାଧନୟା ଖଳୁ ନନ୍ନାନନ୍ଦମୟଃ କୋଶଃ ସାଧକେ ହି ପବୃଦ୍ଧ୍ୟତେ ॥ ୨୮

\_

ଭୂଲୋକସ୍ୟସ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀ କାମଧେନୁର୍ମତା ବୁଦ୍ଧିଃ ଲୋକ ଆଶ୍ୱୟଣେନାମ୍ରଂ ସର୍ବମେବାଧିଗ୍ଲକୃତି ॥ ୨୯ ପଞ୍ଚାସ୍ୟା ଯାସ୍ତ୍ର ଗାୟତ୍ୟାଃ ବିଦ୍ୟାଂ ଯସ୍ତ୍ରବଗଚ୍ଛତି ପଞ୍ଚତର ପ୍ରପଞ୍ଚାର ସ ନ୍ନ ହି ପ୍ରମୃଚ୍ୟତେ ॥୩० ଦଶଭୂଜାସ୍ତ ଗାୟତ୍ୟାଃ ପସିଦ୍ଧା ଭୂବନେଷ୍ଠ ଯାଃ ପଞ୍ଚଶଳ ମହାଶୂଳାନ୍ୟେତାଃ ସଂକେତୟନ୍ତି ହି ।।୩୧ ଦଶଭୁଜାନାମେତାସାଂ ଯୋ ରହସ୍ୟଂ ତୁ ବେଭି ଯଂ ସଃ ତ୍ୱାସଂ ଶୂଳମହାଶୂଳାନାଂ ନା ନୈବାବଗଚ୍ଛତି । ।୩୨ ଦ୍ଷ୍ଟିସ୍ତ ଦୋଷସଂଯୁକ୍ତା ପରେଷାମବଲୟନମ୍ ଭୟଞ୍ଚ କ୍ଷୁଦ୍ରତାଽସାବଧାନତା ସ୍ୱାର୍ଥ ଯୁକ୍ତତା ॥ ୩୩ ଅବିବେକୟଥାବେଶଃ ତୃଷାଳସ୍ୟ ତଥିବ ଚ ଏତାନି ଦଶ ଶୂଳାନି ଶୂଳଦାନି ଭବନ୍ତି ହି ନିଜିେଦିଶଭୁଜୈନ୍ନିଙ ଶୂଳାନ୍ୟେତାନି ତୁ ଦଶ ସଂହରତେ ହି ଗାୟତୀ ଲୋକ କଲ୍ୟାଣକାରିଣୀ ।୩୫ କଳୌଯୁଗେ ମନୁଷ୍ୟାଣାଂ ଶରୀରାଣୀତି ପାର୍ବତୀ ପ୍ରଥୀ ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଧାନାନି ଜାନାସେବ ଭବନ୍ତି ହି । ।୩୬ ସୃକ୍ଷ୍ମ ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଧାନାନ୍ୟଯୁଗୋଦ୍ଭୃତ ନୃଣାମତଃ ସିଦ୍ଧିନାଂ ତପସାମେତେ ନ ଭବନ୍ୟଧିକାରିଣଃ ।।୩୮ ପଞ୍ଚାଙ୍ଗଯୋଗ ସଂସିଦ୍ଧ୍ୟା ଗାୟତ୍ୟାସ୍ତୁ ତଥାପି ତେ ତତ୍ଗୁଣାନଂ ସର୍ବଶ୍ରେଷଂ ସିଦ୍ଧି ସଂପ୍ରାପ୍ନବନ୍ତି ହି ॥୩୮ ଗାୟତ୍ୟା ବାମମାର୍ଗୀୟଂ ଜ୍ଞେୟମତ୍ୟୁଚ୍ଚସାଧକିଃ ଉଗ ପ୍ରଚଣ୍ଡମତ୍ୟଙ୍ଗ ବର୍ତତେ ତନ୍ତ୍ର ସାଧନଂ ।।୩୯

\_

ଅତଏବ ତୁ ତତ୍ଗୁଫ୍ତଂ ରକ୍ଷିଟଂ ହି ବିଚକ୍ଷଣିଃ
ସ୍ୟାଦ୍ୟତୋ ଦୁରୁପଯୋଗୋ ନ କୁପାତ୍ରୈଃ କଥଂ ଚ ନ ॥४० ଗୁରୁଣୈବ ପ୍ରିୟେ ବିଦ୍ୟା ତତ୍ତ୍ୱଂ ହୃଦି ପ୍ରକାଶୟେତ୍ ଗୁରୁଂ ବିନା ତୁ ସା ବିଦ୍ୟା ସର୍ବଥା ନିଷ୍ଟଳା ଭବେତ୍ ॥୪ ୧ ଗାୟତ୍ରୀ ତୁ ପରାବିଦ୍ୟା ତତ୍ଫଳାବାପ୍ତୟେ ଗୁରୁଃ ସାଧକେନ ବିଧାବେବ୍ୟା ଗାୟତ୍ରୀ ତତ୍ତ୍ୱ ପଣ୍ଡିତଃ ॥୪ ୨ ଗାୟତ୍ରୀଂ ଯୋ ବିଜାନାତି ସର୍ବ ଜାନାନି ସ ନନୁ ଜାନାତିମାଂ ନ ଯୟତ୍ୟ୍ୟ ସର୍ବା ବିଦ୍ୟାୟୁ ନିଷ୍ଟଳା ॥୪୩ ଗାୟତ୍ର୍ୟବତପୋ ଯୋଗଃ ସାଧନଂ ଧ୍ୟାନମୁଚ୍ୟତେ ସିଦ୍ଧିନଂ ସା ମତା ମାତା ନାତଃ କିଞ୍ଚିତ୍ ବୃହତ୍ତରମ୍ ॥୪୪ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଲୋକେ ନ କସ୍ୟାପି କଦାପି ହି ଯାତି ନିଷ୍ଟଳତାମେତତ୍ ଧୁବଂ ସତ୍ୟଂ ହି ଭୂତଳେ ॥୪୫ ଗୁପ୍ତମୁକ୍ତଂ ରହସ୍ୟଂ ଯତ୍ ପାର୍ବତୀ ତ୍ୱାଂ ପତିବ୍ରତାମ୍ ପ୍ରାପ୍ସ୍ୟନ୍ତି ପରମାଂ ସିଦ୍ଧିଂ ଜ୍ଞାସ୍ୟତ୍ୟେତତ୍ ତୁ ଯେ ଜନାଃ ॥୪୬

ଏହି ୪୬ ଶ୍ଳୋକବିଶିଷ୍ଟ ଗାୟତ୍ରୀ ମଞ୍ଜରୀ,ଅଧ୍ୟାତ୍ମ ବିଦ୍ୟାର ସାରାଂଶ ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ଯେଉଁ ଯେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କୁ ଜାଣି ସାଧନା କଲେ ସାଧକ ଉପକୃତ ହୋଇ ପାରିବ , ଏହି ଗାୟତ୍ରୀ ଲହରୀ ସେହି ସେହି ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କୁ ଜାଣିବା ଓ ସାଧନ କରିବାର ସୂତ୍ର ବର୍ଣ୍ଣନା କରିଛି । ଏହାକୁ ଯଦି ଉତ୍ତମରୂପେ ମନନ ଚିନ୍ତନ କରା ଯାଇପାରେ ,ତା ମଧ୍ୟରୁ ଯେଉଁ ନିଷ୍କର୍ଷ ବାହାରିବ ସେହି ନିଷ୍କର୍ଷ ଅନୁସାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଯଦି ତାର ଆଚରଣ ପରିମାର୍ଚ୍ଚିତ

.----

-

କରେ , ତେବେ ମନୁଷ୍ୟ ଇହଲୋକ ଓ ପରଲୋକର ସମୟ କଷ୍ଟ ପାରକରି ,ଏକ ସତ୍ପୁରୁଷ ରୂପେ ସ୍ଥିତି ଲାଭ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇ ପାରିବ ।

ତେଣୁ ହେ ଅମୃତର ସନ୍ତାନ ! ଅଜ୍ଞାନତାର ଆବରଣ ତ୍ୟାଗ କରି ବାହାରକୁ ବାହାରନ୍ତୁ , ଜ୍ଞାନର ପାହାଚରେ ପଦେ ପଦେ ଉପରକୁ ଉଠନ୍ତୁ , ନିଜକୁ ଏକ ସତ୍ପୁରୁଷ ରୂପରେ ନିର୍ମାଣ କରନ୍ତୁ । ଏହି ଶରୀର, ଯାହା ଅସ୍ଥି ଚର୍ମର ଆବରଣ ଭିତରେ ମଳ ମୂତ୍ର, ରକ୍ତ, ପୂତିଗନ୍ଧ ଇତ୍ୟାଦିର ଏକ ଭଣାର ରୂପେ ଜଣା , ତାକୁ ସ୍ୱ ସର୍ବସ୍ୱ ମନେ ନ କରି, ତା ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ମନ, ବୁଦ୍ଧି ଆଦି ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟ ପରି ମହତ୍ ତତ୍ତ୍ୱର ବିକାଶ କରି , ସତ୍ପୁରୁଷତ୍ୱ , ଦେବତ୍ୱ ତଥା ଇଶ୍ୱରତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାକୁ ଯତ୍ନଶୀଳ ହୁଅନ୍ତୁ । ଶ୍ରୀମତ୍ ଭଗବତ୍ ଗୀତାରେ , ଭଗବାନ ଦେଇଥିବା ଉପଦେଶ ମାନି ନିଜେ ନିଜର ଉଦ୍ଧାର କରିବାକୁ ନିଜର ଏକ ମିତ୍ର ରୂପେ ଉଭା ହୁଅନ୍ତୁ । ନିଜର ଦୋଷ ଦୃଷ୍ଟି ପରିହାର କରି ଭଗବାନଙ୍କ ବିଭୂତି ଗୁଡିକୁ ଜ୍ଞାନ ଚକ୍ଷୁରେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରନ୍ତୁ । ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ଶରଣାପନ୍ନ ହୋଇ ତାଙ୍କ ପୂଜା ଆରାଧନା ରୂପକ ନିବେଦନ ସମର୍ପଣ କରି ପରମ୍ଗତି ଲାଭ କରନ୍ତୁ ।

ଓଁ ଶ୍ରୀ ତତ୍ ସତ୍